| GL H 294 592<br>CHA V.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | anananana papanananang                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी 🖁                                                                                     |
| 121138<br>LBSNAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cademy of Administration                                                                                       |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मसूरी 🐉                                                                                                        |
| <b>3</b> 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | MUSSOORIE §                                                                                                    |
| ne n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पुस्तकालय 🧣                                                                                                    |
| KE STATE OF THE ST | LIBRARY 12-1138 &                                                                                              |
| ८<br>३ अवाप्ति संख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                |
| Accession No                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | R 12747 8                                                                                                      |
| हैं वर्ग सख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4LH 294.592                                                                                                    |
| B Class No                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 214.312                                                                                                        |
| ४ पुस्तक संख्या<br>४ Book No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (на चतन्य ह                                                                                                    |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ν.ν <b>૩નાગ 2</b> ફ                                                                                            |
| <i>bandananananan</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شاه تعالى و المراجعة |

श्रीहरि:

## श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली

[ द्वितीय खण्ड ]



लेखक



प्रभुदत्त ब्रह्मचारी



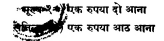
## श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली (द्वितीय खण्ड)

उच्चैरास्फालयन्तं करचरणमहो हेमदण्डप्रकाण्डौ बाह्रपोद्धृत्य सत्ताण्डवतरलतन्तं पुण्डरीकायताक्षम्। विश्वस्यामङ्गलग्नं किमपि हरिहरीत्युन्मदानन्दनादै-र्वन्दे तं देवचूडामणिमतुलरसाविष्टचैतृत्यचनद्रम्॥

गीताप्रेस, गोरखपुर

मुद्रक तथा प्रकाशक हनुमानप्रसाद पोद्दार गीसाप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९८९ से २०००ँ तक १८,२५० सं० २०१६ चौथा संस्करण **३,०००** कुल **२१,२५०**



मिळनेका पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरस्तपुर )

# <sub>श्रीहरिः</sub> विषय-सूची

| विषय                                     |       |       |             |
|------------------------------------------|-------|-------|-------------|
|                                          |       |       | र्घाइ       |
| समर्पण                                   | •••   | •••   | •           |
| प्राक्षथन                                | •••   | •••   | 9           |
| १-कृपाकी प्रथम किरण                      | •••   | • • • | १९          |
| र-मक्त-भाव                               | •••   | •••   | २७          |
| ३–अद्वैताचार्य और उनका सन्देह            | •••   | •••   | રૂષ         |
| ४–श्रीवासके घर संकीर्तनारम्भ             | •••   | •••   | ४१          |
| ५–धीर-भाव                                | •••   | •••   | ५१          |
| ६-श्रीनृसिंहावेश                         | •••   | •••   | 49          |
| ७–श्रीवाराहावेश                          | •••   | • • • | ६४          |
| ८–निमाईके भाई निताई                      | •••   | •••   | ६८          |
| ९—स्नेहाकर्षण                            | • • • | •••   | ७६          |
| १०-व्यासपूजा                             | •••   | •••   | 24          |
| ११–अद्वैताचार्यके ऊपर कृपा               | •••   | •••   | ९५          |
| १२-अद्देताचार्यको श्यामसुन्दररूपके दर्शन | •••   | •••   | १०२         |
| १३-प्रच्छन्न भक्त पुण्डरीक विद्यानिधि    | •••   | •••   | ११२         |
| १४—निमाई और निताईकी प्रेम-लीला           | •••   | •••   | <br>१२२     |
| १५–द्विविध-भाव                           | •••   |       | १२८         |
| १६–भक्त हरिदास                           | •••   | •••   | <b>१</b> ३३ |
| १७–हरिदासकी नाम-निष्ठा                   | •••   | •••   | १४०         |
| ,<br>१८-हरिदासजीद्वारा नाम-माहात्म्य     | •••   | •••   | १५०         |
| १९—सप्तप्रहरिया-भाव                      | •••   | •••   | १६०         |
| २०–भक्तोंको भगवान्के दर्शन               | •••   | •••   | १६८         |
| २१—भगवद्भावकी समाप्ति                    | •••   | •••   | रदट<br>१७४  |
| २२-प्रेमोन्मत्त अवधूतका पादोदकपान        | •••   |       | 87X         |
|                                          |       |       |             |

| विषय                               |                    |            | र् <b>ष्ट्रा</b> हर |
|------------------------------------|--------------------|------------|---------------------|
| ₹३–घर-घरमें हरिनामका प्रचार        | •••                | •••        | १९१                 |
| २४-जगाई-मधाईकी क्र्रताः नित्यान    | नन्दकी             |            |                     |
| उनके उद्धारके निमित्त प्रार्थन     |                    | •••        | १९८                 |
| २५-जगाई-मधाईका उद्धार              |                    | • • •      | २०९                 |
| २६-जगाई और मधाईकी प्रपन्नता        |                    | • • •      | २२०                 |
| २७–जगाई-मधाईका पश्चात्ताप          | •••                | •••        | २२८                 |
| २८-सजन-भाव                         | • •                | • • •      | २३४                 |
| २९-श्रीकृष्ण-लीलाभिनय              | • • •              | • • •      | 588                 |
| ३०–भक्तोंके साथ प्रेम-रसास्वादन    | •••                | •••        | २५७                 |
| ३१-भगवत्-भजनमें बाधक भाव           | •••                | •••        | २७०                 |
| ३२-नदियामें प्रेम-प्रवाह और काजांव | <b>ा अत्याचार</b>  | • • •      | २८१                 |
| ३३–काजीकी शरणापत्ति                | •••                | •••        | २८९                 |
| ३४–भक्तोंकी लीलाएँ                 | •••                | • • •      | ३०६                 |
| ३५-नवानुराग और गोपी-भाव            | •••                | •••        | ३१९                 |
| ३६-संन्याससे पूर्व                 | •••                | •••        | ३२७                 |
| ३७-भक्तवृन्द और गौरहरि             | •••                | • • •      | ३३६                 |
| ३८-शचीमाता और गौरहरि               | •••                | • • •      | ३४५                 |
| ३९-विष्णुप्रिया और गौर <b>ह</b> रि | •••                | • • •      | ३५१                 |
| ४०-परम सहृदय निमाईकी निईयता        | • • •              | • • •      | ३५७                 |
| ४१–हाहाकार                         | •••                | • • •      | 3 <b>६</b> ६        |
|                                    |                    |            |                     |
| [ <del>च</del> त्र-                | सूचा               |            |                     |
| १-श्रीनिमाई-निताई (तिरंगा) १९      | ६—जगाई-मधाई-       |            |                     |
| २-निताई (सादा) ६८                  | उद्धार (ति         | ) mit      | २०.९                |
| ३-अद्वैताचार्य ( ,, ) ९५           |                    |            | 40.5                |
| ४-हरिदासका नाम-                    | ७श्रीचैतन्य महाप्र |            |                     |
| प्रेम ( ,, ) १४५                   | हरि•नाम-संकीर्त    | न-दल       |                     |
| ५-श्रीनिताई और हरिदास-             | (तिरंगा)           |            | २८९                 |
| का नाम-प्रचार (सादा) १९१           |                    | ( <b>)</b> |                     |

### समर्पण

यत्कृतं यत्करिष्यामि यत्करोमि जनार्दन। तत् त्वयैव कृतं सर्वे त्वमेव फलभुग भवेः॥\*

प्यारे ! लो, यह तुम्हारे कराये हुए कार्यका दूसरा अंक है । अपनी चीजको आप ही स्वीकार करो और जिस प्रकार स्वामी सेवकके द्वारा अपनी ही वस्तु पाकर उसकी ओर कृपाकी दृष्टिसे देखता है, उसी प्रकार इस दीन-हीन, कंगाल, साधनरहित सेवक-की ओर भी कृपा-कटाक्षकी कोरसे एक बार निहार भर लो ♦ यही इस कृतन्न सेवककी अभिलाषा है ।

प्रभो ! तुम्हारे कराये हुए कार्योंमें अपनेपनके भाव न उठके पावें । मैं भी महात्मा पलटूदास जीकी भाँति निष्कपटभावमे बनावर्छ-पनको दूर करके हृदयसे कह उट्टँ—

ना मैं किया न करि सकों। साहिब करता मोर । करत करावत आप हैं। 'पलट्टू' 'पलट्टू' शोर ॥

श्रीहरियाबाका बॉध गॅंबा ( वदायूँ ) फाल्गुनग्रुक्का ६, १९८८ वि० **कृपाकटाक्षका आकांक्की** तुम्हारा पुराना सेवक

प्रभु

<sup>#</sup> हे जनार्दन ! मेरेद्वारा जो कुछ हुआ है। हो रहा हे और जो। आगे होगा वह सब तुमने ही क्षेत्रराया है। इसलिये तुम्हीं इन सबके. फलभोक्ता हो।



#### प्राकथन

भानन्द्रलीलामयविग्रहाय हेमाभदिन्यच्छविसुन्दराय । तस्मै महाप्रेमरसप्रदाय चैतन्यचन्द्राय नमी नमस्ते ॥%

( चैतन्यचन्द्रामृतस्य )

पुण्यवती नवद्वीप नगरीमें मिश्रवंशावतंस पुरन्दर-उपाधि-विशिष्ट पण्डितप्रवर श्रीजगन्नाथ मिश्रके यहाँ भाग्यवती शचीदेवीके गर्भमें तेरह मास रहकर महाप्रभु गौराङ्गदेव सं० १४०७ शकाब्द (वि० १५४२) की फाल्गुनकी पूर्णिमाके दिन इस धराधामपर अवतीर्ण हुए । बाल्यकालसे ही इन्होंने अपने अद्भुत-अद्भुत ऐश्वर्य प्रदर्शित किये । अपनी अलैकिक बाल-लीलाओंसे ये अपने माता-पिता, भाई-बन्धु तथा पुरजन-परिजनोंको आनन्दित करते हुए जब इनकी अवस्था सात-आठ वर्षकी हुई तब इनके अप्रज विश्वरूपजी अपने पिता-माताको विलखते छोड़कर संसारत्यागी विरागी वन

<sup>\*</sup> जिनका श्रीविश्रह आनन्द-लीलामय ही बना हुआ है, जिनके शरीरकी सुन्दर कान्ति सुवर्णके समान शोभायमान और देदीप्यमान है, जो प्राणियोंको पूर्ण प्रेम प्रदान करनेवाले हैं, चन्द्रमाके समान शीतल प्रेमरूपी किरणोंके द्वारा भक्तोंके सन्तापोंको शान्त करनेवाले उन श्रीचैतन्यदेवके चरण-कमलोंमें हम बार-बार प्रणाम करते हैं।

गये। तब इन्होंने पत्र शोकमे दुखी हुए माता-पिताको अल्पावस्थामें ही अपने अनुपम सान्त्वनामय वाक्योंसे शान्ति प्रदान की और माता-पिताकी विचित्र भॉतिसे अनुमति प्राप्त करके विद्याध्ययनमें ही अपना सम्पूर्ण समय विताने लगे। कालान्तरमें इनके पूज्य पिता परलोकवासी हुए, तब सम्पूर्ण घर-गृहस्थीका भार इन्हीं के ऊपर आ पड़ा। इसीलिये सोलह वर्षकी अल्यायमें ही ये अध्यापकीके अत्युच आसनपर आसीन हुए और कुछ कालके अनन्तर द्रव्योपार्जन तथा मनोरञ्जन और लोक-शिक्षणके निमित्त उन्होंने राढ-देशमें भ्रमण किया। विवाह पहले ही हो चुका था। राढदेशमे लौटनेपर अपनी प्राणिप्रया प्रथम पत्नी लक्ष्मीदेवीको इन्होंने घरपर नहीं पाया, उन्हें पतिरूपी वियोग भूजंगने इस लिया था। माताकी प्रसन्नताके निमित्त उनके आग्रह करनेपर श्रीविष्णुप्रियाजीके साथ इनका दसरा विवाह हुआ। कुछ काल अध्यापकी करते हुए और गाईस्थ्य जीवनका सुख भोगनेके अनन्तर इन्होंने पित्र-ऋणसे उऋण होनेके निमित्त अपने पूर्व पित्रों-की प्रमन्नता और आद्ध करने के लिये श्रीगयाधामकी यात्रा की । वहींपर म्बनामधन्य श्रीखामी ईश्वरपूरीने न जाने इनके कानमें कौन-सा मन्त्र फ़ॅक दिया कि उसके सनते ही ये पागल हो गये और मदा प्रेम-बारुणीका पान किये हुए उनके मदमें भूले से, भटके से, उन्मत्त से, सिड़ी से, पागल स बने हुए ये महा लोकबाह्य प्रलाय-सा करने लगे। ऐसी दशामें पढना-पढाना सभी कुछ छूट गया । वस, प्रेममें उन्मत्त होकर प्रेमी भक्तींके सहित अहर्निश श्रीक्रणा-कीर्तन करते रहना ही इनके जीवनका एकमात्र ब्यापार वन गया । पुराना जीवन एकदम परिवर्तित हो गया। गयासे आनेपर अध्यापकीका अन्त होनेपर इनके पुराने जीवनके कार्यक्रमका भी अन्त ही हो गया । यह गौराङ्ग महाप्रभुके जीवनका प्रथम भाग है, जिसका विस्तारके माथ वर्णन पाठकदृन्द 'श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली' के प्रथम खण्डमें पह ही चुके होंगे।

महाप्रमुके असली प्रेममय जीवनका आरम्भ तो उनके जीवनके दूसरे ही भागमें होता है, जैसा कि हम पहले ही बता चुके हैं। प्रथम खण्डको तो उनके असली जीवनकी भूमिका ही ममझनी चाहिये। भूमिकाका असली वस्तुके विना कोई महत्त्व ही नहीं। प्रेम जीवन ही असली जीवन है। जिस जीवनमें प्रेम नहीं उसे 'जीवन' कहना ही पाप है। वह तो 'जड़ जीवन' है। जिस प्रकार ईंट-पत्थर पृथ्वीपर पड़े हुए अपनी आयु विताते हुए भूमिका भार बने हुए हैं, वही दशा प्रेमसे रहित जीवन वितानेवाले व्यक्तिकी है। हिन्दीके किसी कविने निम्म पद्यमें प्रेमका कैसा सुन्दर आदर्श वताया है—

प्रेम ही सब प्राणियंकि पृष्य-पथका द्वार है । प्रेमसे ही जगतका होता सदा उपकार है ॥ जिस हृदयमें प्रेमका उटता नहीं उदगार है । ब्यक्ति वह निस्सार है; वह मनज भका भार है ॥

सचमुच प्रेमके विना जीवन इस भूमिका भार ही है। महाप्रभुके जीवनमें प्रेम ही एक प्रधान वस्तु है। उनका जीवन प्रेममय था या वे स्वयं ही प्रेममय बने हुए थे। कैंमे भी कह लीजिये, उनके जीवनसे और प्रेमसे अभेद सम्बन्ध हो गया था। 'गौरजीवन' और 'प्रेम' ये दोनों पर्यायवाची शब्द ही बन गये हैं। इन बातोंका पूर्णरीत्या तो नहीं, हाँ, कुछ-कुछ आभास पाठकोंको श्रीश्रीचैतन्य-चरितावलीके पढ़नेसे मिल जायगा।

श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली' के सम्बन्धमें एक बात हम पाठकोंको बता देना आवश्यक समझते हैं। वह यह कि यह ग्रन्थ न तो किसी भी भाषाके ग्रन्थका भावानुवाद है और न किसी ग्रन्थके आधारपर ही लिखा गया है। इसका एक प्रधान कारण है, प्रायः गौराङ्ग महाप्रभुके सम्बन्धका समस्त

साहित्य या तो बंगला-भाषामें है या संस्कृत-भाषामें । उस सम्पूर्ण साहित्यके लेखक बंगदेशी ही महानभाव हैं और वे भी चैतन्य सम्प्रदायके ही सजन। उन सभी लेखकोंने चैतन्य-जीवनको बंगाली हाव-भाव और रीति-रिवाजोंके ही अधीन होकर लिखा है। क्योंकि बंगाली होनेके कारण वे ऐसा करनेके लिये मजबूर थे। इसके अतिरिक्त एक और भी बात है। आजतक गौडीय सम्प्रदायके जितने भी चैतन्य-चरित्र-सम्बन्धी लेखक हुए हैं। उनका दो बातोंके ऊपर प्रधान लक्ष्य रहा है। एक तो अद्वैत-वेदान्त-सम्बन्धी सिद्धान्तको मायावाद बताकर उसकी असच्छास्त्रता सिद्ध करना और दूसरे गौराङ्गदेवको सभी अवतारोंके आदि-कारण 'अवतारी' के पदपर बिठाना। बस, इन दोनों वातोंको भाँति-भाँतिसे सिद्ध करनेके ही निमित्त प्रायः सभी चैतन्यदेवके चरित्र-सम्बन्धी ग्रन्थ लिखे गये हैं। उन परम भावक लेखकोंने मायावादियोंको उलटी-सुलटी सुनानेमें और श्रीचैतन्यदेवको साक्षात पर्ण परब्रह्म नहीं माननेवालोंको कोसनेमें ही अपनी अधिक शक्ति व्यय की है। मायावादियोंको नीचा दिखाने और गौराङ्गके 'अवतारित्व' को सिद्ध करनेमें गौराङ्गका असली प्रममय जीवन छिप-सा गया है । विपक्षियोंका खण्डन करनेमें वे लेखकदृन्द महाप्रभुके 'तुणादिष सुनीचेन तरोरिष सहिष्णुना' वाले उपदेशको प्रायः भूल गये हैं। उनका यह काम एक प्रकारसे ठीक भी है, क्योंकि उनका जीवनी लिखनेका प्रधान उद्देश्य ही यह था, कि लोग सब कुछ छोड़-छाड़कर श्रीगौराङ्गको ही साक्षात् श्रीकृष्ण मानकर एकमात्र उन्हींकी शरणमें आ जायँ। श्रीगौराङ्गकी शरणमें आये विना जीवोंकी निष्कृतिका दूमरा उपाय ही नहीं । उन्होंने तो अपने दृष्टिकोणसे लोगोंके परमकल्याणकी ही चेष्टा की और कुछ गौरभक्तोंमें गौराङ्गका 'अवतारित्वपना' सिद्ध करके अपने परिश्रमको सफल बना भी लिया ।

हमारी **इ**स बातको सुनकर कुछ गौड़ीय सम्प्रदायके महानुभाव क्रोध-के कारण हमपर रोष प्रकट करते हुए पूछेंगे—-क्**या महाप्रभु गौराङ्गदेव** 

साक्षात् परब्रह्म परमात्मा नहीं थे ? क्या राधाभावका रसास्वादन करनेके निमित्त स्वयं साक्षात् श्रीकृष्ण ही गौररूपसे अवतीर्ण नहीं हुए थे ?' उन महानुभावोंके श्रीचरणोंमें मैं अत्यन्त ही विनम्रभावसे यह प्रार्थना करूँगा कि-शीमहाप्रभ श्रीगौराङ्गदेव साक्षात श्रीकृष्णके अवतार थे या नहीं, इस बातका मुझे पता नहीं, किन्तु वे महान प्रेमी अवस्य हैं। प्रेमकी प्राप्तिके लिये जितने त्याग-वैराग्यकी आवश्यकता होती है, वह पर्णरीत्या महाप्रभ्र श्रीगौराङ्गदेवके जीवनमें पाया जाता है। भक्तिके परमप्रधान त्याग और वैराग्य ये दो ही साधन हैं। प्रम भक्तिका फल है। इसीलिये महाप्रभुने प्रेमको मोक्षसे भी बढ़कर पञ्चम पुरुषार्थ बताया है । उस प्रेमकी उपलब्धि अहैतुकी भक्तिकं द्वारा ही हो सकती है, और भक्ति त्याग-वैराग्यके बिना हो ही नहीं सकती । अतः महाप्रभु गौराङ्गके जीवनमें त्याग, वैराग्य और भक्ति-इन तीन भावोंकी तीन पृथक-पृथक धाराएँ बहकर अन्तमें प्रेमरूपी महासागरमें मिलकर वे एक हो गयी हैं। इन पंक्तियोंके लेखकके द्वारा इन्हीं तीनों भावोंको प्रधानता देते हुए यह जीवनी लिखी गयी है। महाप्रभुके जीवन-सम्बन्धी घटनाओंका आधार तो बंगलाकी 'चैतन्य-भागवत', 'चैतन्य-मंगल' और 'चैतन्य-चरितामृत' आदि प्राचीन पुस्तकोंने लिया गया है और उन घटनाओंको श्रीमद्भागवतके मावरूपी साँचोंमें ढालकर भागवतमय बनाया गया है। इस प्रकार यह महाप्रभु गौराङ्गदेवको उपलक्ष्य बनाकर असली जिसे 'चैतन्य-जीवन' कहते हैं, उसी भागवत चैतन्य-जीवनका इसमें वर्णन है। प्रेम-जीवन ही चैतन्य-जीवन है। श्रीचैतन्यदेवके समान प्रेमके भावोंको प्रकट करनेवाले प्रेमियोंका अवतार कभी-कभी ही इस धराधामपर होता है। वे अपने प्रेममय आचरणोंसे प्राणिमात्रको सुख पहुँचाते हैं। इसीलिये असली प्रेमी देश, काल और जातिके बन्धनोंसे सदा पृथक ही रहते हैं। उनका जीवन संकीर्ण न होकर सम्पूर्ण संसारको सुख-शान्तिका गठ पढ़ानेवाला सार्वभौम होता है। वे किसी एक विशेष जातिके भीतर ही

क्यों न पैदा हुए हों, किन्तु उनके ऊपर सभी जातिवार्लोंका समान अधिकार होता है। सभी देशवासी उन्हें अपना ही मानकर पूजते हैं। इसी दृष्टिको लम्मुख रखकर जैसा कुछ इस लेखक के द्वारा लिखाया गया है, वैसा आपलोगोंके सम्मुख उपस्थित है। उक्त उद्देश्यकी पूर्ति कहाँतक हो सकी है, इसे साम्प्रदायिक संकीर्णतासे रहित पक्षपात-श्रूप्य सहृदय समालोचक महानुभाव ही समझ सकते हैं। हाँ, इतनी बात में निरिभमान होकर बताये देता हूँ कि इस पुस्तक में आये हुए सभी भाव श्रीमद्भागवतके अनुकूल ही हैं। श्रीमद्भागवतकी टीकाओं में श्रीधरी टीका ही सर्वमान्य समझी जाती है, महाप्रभु भी उसे ही मानते थे। मुझे भी वही टीका मान्य है और उसके विपरीत जहाँतक में समझता हूँ, इस प्रन्थमें कोई भी भाव नहीं आया।

प्रमको ही ध्रुव लक्ष्य बनाकर श्रीचैतन्य-चित्रका वर्णन हो सकता है। किन्तु प्रेम कोई लोकिक भाव तो है ही नहीं। उसका वर्णन भला माया-वद्ध अज्ञानी जीव कर ही कैसे सकता है ? प्रेमका वर्णन तो कोई असली प्रमी ही कर सकता है। बात तो यह ठीक ही है किन्तु प्रेमकी उपलब्धि हो जानेपर फिर उसे इतना होश ही कहाँ रहता है, कि वह उस दशाका वर्णन कर सके। क्वीरजी तो कहते हैं—

'नाम-वियोगी ना जिंय, जिंय तो बाउर होय।।'

हाल तो नाम वियोगी प्रेमी जीते ही नहीं हैं, यदि दैवसंयोगसे जी भी पड़ें तो वे लोक-बाह्य और संसारी लोकोंकी दृष्टिमें बिल्कुल पागल बन जाते हैं। उन पागलोंसे प्रेम-पथकी बातें जाननेकी आशा रखना दुराशामात्र ही है। यह तो हम-जैसे प्रेमके नामसे अपने स्वार्थको सिद्ध करनेवाले स्वभावके अधीन प्राणियोंके द्वारा ही वे ऐसा काम कराते हैं। इसमें कुछ-न कुछ लाभ तो प्रेम-पथके पथिकोंको होगा ही। जिस प्रकार कोई राजाको देखना नाहता है, किन्तु राजा इमलोगोंकी तरह वैसे ही सब जगह थोड़े ही यूमता रहता है ? उसके पास जानेके लिये सात पहरेवालों से अनुमति लेनी पड़ती है, तब कहीं जाकर किसी भाग्यशालीको राजाके दर्शन होते हैं, नहीं तो ऐसे-वैसोंको तो पहले पहरेवाला पुरुष ही फटकार देता है। अब जिस आदमीने पहल कभी राजाको देखा तो है नहीं और राजाको देखनेकी उसकी प्रवल इच्छा है, किन्तु असली राजातक उसकी पहुँच नहीं, तब वह चार आनेका टिकट लेकर नाटयशालामें चला जाता है और वहाँ राजाका अभिनय करनेवाले बनावटी राजाको देखनेपर उसकी इच्छाकी कुछ-कुछ पूर्ति हो जाती है। यद्यपि नाटयशालामें उसे असली राजाके दर्शन नहीं हुए, किन्तु तो भी उस बन।वटी राजाको देखकर वह राजाके वेष-भूषा, वस्न-आभूषण, मुकुट-कुण्डल और रोब-दाब तथा प्रभावके विषयमें कुछ कल्पना कर सकता है। उस बनावटी राजाके देखनेसे वह अनुमान लगा सकता है, कि असली राजा शायद ऐसा होगा।

इसी प्रकार इस पुस्तकके पढ़नेंस पाठकोंको प्रेमकी प्राप्ति हो सके, यह तो सम्भव नहीं, किन्तु इसके द्वारा पाठक प्रेमियोंकी दशाका कुछ-कुछ अनुमान अवश्य लगा सकते हैं। उन्हें इस पुस्तकके पढ़नेंसे पता चल जायगा कि प्रेममें कैसी मस्ती है, कैसी तन्मयता है, कैसी विकलता है। प्रेम-समें छके हुए प्रेमीकी कैसी अद्भुत दशा हो जाती है, उसके कैसे लोक-बाह्य आचरण हो जाते हैं, वह किस प्रकार संसारी लोगोंकी कुछ भी परवा न करके पागलोंकी तरह नृत्य करने लगता है। इन सभी बातोंका दिग्दर्शन पाठकोंको इस पुस्तकके द्वारा हो सकेगा।

अध्यापकीका अन्त होनेके बाद प्रभुका सम्पूर्ण जीवन प्रेममय ही था। अहा ! उस मूर्तिके स्मरणमात्रसे हृदयमें कितना भारी आनन्द प्राप्त होता है ! पाठक ! प्रेममें नृत्य करते हुए गौराङ्गका एक मनोहर-मा चित्र अपने हृदय-पठलपर अङ्कित तो करें।

सुवर्णके समान देदीप्यमान शरीरपर पीताम्बर पड़ा हुआ है। जमीन-तक लटकती हुई चौड़ी किनारीदार एक बहुत ही सुन्दर धोती बँधी हुई है। दोनों आँखोंकी पुतलियाँ ऊपर चढ़ी हुई है। खुली हुई आँखोंकी कोरोंमेंसे अथ निकलकर उन सुन्दर गोल-कपोलोंको भिगोते हुए वक्षःस्थलको तर कर रहे हैं। दोनों हाथोंको ऊपर उठाये गौराङ्ग 'हरि बोल, हरि बोल' की समधर ध्वनिसे दिशा-विदिशाओंको गुञ्जायमान कर रहे हैं। उनकी वुँघराली काली-काली लटें वायुके लगनेसे फहरा रही हैं। वे प्रेममें तन्मय होनेके कारण कुछ पीछेकी ओर झक-से गये हैं । चारीं ओर आनन्द**में** उन्मत्त होकर भक्तवृन्द नाना भाँतिके वाद्य बजा-बजाकर प्रभुके आनन्दको और भी अत्यधिक बढा रहे हैं। बीच-बीचमें प्रभु किसी-किसी भाग्यवान् भक्तका गाढालिङ्गन करते हैं, कभी किसीका हाथ पकडकर उसके साथ नृत्य करने लगते हैं। भावक भक्त प्रभुके चरणोंके नीचेकी धूलि उठा-उठाकर अपने सम्पूर्ण शरीरपर मल रहे हैं। इस स्मृतिमें कितना आनन्द है, कैसा मिठास है, कितनी प्रणयोपासना भरी हुई है ? हाय ! हम न हुए उस समय १ धन्य हैं वे महाभाग जिनके साथ महाप्रभू गौराङ्गदेवने आनन्द-विहार और सङ्कीर्तन तथा नृत्य किया।

सर्वप्रथम नाम-सङ्कीर्तनका सं।भाग्य-सुख उन भाग्यशाली विद्यार्थियों-को प्राप्त हुआ, जो निमाई पण्डितकी पाठशालामें पढ़ते थे । जब निमाई गौरहरि हो गये और पाठशालाकी इतिश्री हो गयी तब मानो निमाई पण्डित प्रेमपण्डित बन गये । अब वे लौकिक पाठ न पढ़ाकर प्रेम-पाठ पढ़ानेवाले अध्यापक बन गये । सर्वप्रथम उनके कृपापात्र होनेका सौभाग्य परम-भाग्य-शाली स्वनामधन्य श्रीरत्नगर्भाचार्यको प्राप्त हुआ । उन भगवद्भक आचार्यके चरण-कमलोंमें हम बार-बार प्रणाम करते हुए इस बक्तव्यको समाप्त करते हैं । पाठकोंको प्रथम परिच्छेदमें ही श्रीरत्नगर्भाचार्यजीके उत्पर कृपाकी सर्वप्रथम किरणके प्रकाशित होनेका बृत्तान्त मिलेगा । इस श्रुद्ध लेखककी इतनो हो प्रार्थना है कि इन मभी प्रकरणोंको समाहित चित्तसे पढ़िये। ऐसा विश्वास है, इन सब पाठोंके पढ़नेसे आपको शान्ति मिलेगी।

अन्तमें में उन श्रद्धेय और कुपाल महात्माओं के चरणों में कोटि कोटि प्रणाम करता हूँ, जो अपने देवदुर्लम दर्शनोंसे इस दीन-हीन कंगालको कृतार्थ करते रहते हैं। ब्र॰ इन्द्रजी, ब्र॰ आनन्दजी, ब्र॰ कृष्णानन्दजी, स्वा॰ विश्वनाथजी (सम्राट् गौरचन्द्र) आदि अपने प्रेमी धर्म-बन्धुओं को भी यहाँ प्रेमपूर्वक स्मरण कर लेना अपना कर्तव्य समझता हूँ। इनके सम्बन्धमें धन्यवाद या कृतकता लिखना तो इनके साथ भारी अन्याय होगा, क्योंकि ये अपने हैं और अपनोंके सामने धन्यवाद और कृतकता ऐसे शब्द कहना शोभा नहीं देता, किन्तु ये सभी भगवान् के प्यारे हैं, श्रीहरिके कृपापात्र हैं। प्रमुके प्यारोंके स्मरण करनेसे भी पापोंका क्षय होता है। अतः अपने पापोंके क्षय करनेके ही निमित्त इनका स्मरण कर लेना ठीक होगा। ये वन्धु श्रीगौर-गुणोंमें अनुराग रखते हुए अपनी सुखमय सङ्गतिसे मुझे सदा आनन्दित और उत्साहित करते रहते हैं।

भगवद्भक्तोंके स्मरण कर लेनेके पश्चात् तो में समझता हूँ, अब फिरसे भगवान्के स्मरणकी आवश्यकता नहीं रह जाती है। क्योंकि महात्माओंका वचन है—

> मिक मक मगवन्त गुरु, चतुर नाम बपु एक । इनके प्रदबन्दन किये, संटत बिन्न अनेका।

> > - प्रमी पाठकोंसे प्रेमका मिखारी

प्रभुद्त ब्रह्मचारी

#### श्रीहरिः

## वंशीविभूषितकरान्नवनीरदाभात्

पीताम्बरादरुणविम्बफ्छाधरोष्टात् ।

प्णेन्दुसुन्दरमुखादरविन्दनेत्रात्

कृष्णात्परं किमणि तस्वमहं न जाने ॥

लिल त्रिभङ्गीगितिसे खड़े हुए जो आँखोंकी भौंहोंको थोड़ी चढ़िय हुए सदा बाँसुरी ही बजाते रहते हैं, जिनके मुखमण्डलपर आजतक मैंने विपादकी रेखा देखी ही नहीं, जो अपने गुँचराले काले-काले कन्धों-तक लटकते हुए बालोंके ऊपर पाँच मयूर-पुच्छोंके मुकुटको पहने रहते हैं, जिनके ऊर्घ्वपुण्ड्रके बीचमें मैं एक छोटी-सी सफेद चन्दनकी गोल बिन्दी रोज और लगा देता हूँ, जिन्हें बाँसुरी बजानेके सिवा कोई दूसरा काम ही नहीं, जो सदा मुरलीको ही मुखपर धारण किये रहते हैं, उन अपने मुरलीमनोहर मोहनको ही सम्पूर्ण मञ्जलोंकी मूर्ति मानकर स्मरण किये लेता हूँ।



र्श्वानिमाई-निताई

## कृपाकी प्रथम किरण

निशम्य कर्माणि गुणानतुल्या-

न्वीर्याणि लीलातनुभिः कृतानि ।

यदातिहर्षोत्पुलकाश्रुगद्गदं

प्रोत्कण्ठ उद्गायति रौति नृत्यति ॥%

(श्रीमद्भा० ७। ७। ३४)

हृद्यमें जन्म सरस्त्रता और सरसताका साम्राज्य स्थापित हो जाता है। तब चारों ओरसे सद्गुण आ-आकर उसमें अपना निवास-स्थान बनाने लगते हैं। भगवद्भक्तिके उदय होनेपर सम्पूर्ण सद्गुण उसके आश्रयमें

<sup>\*</sup> जिन्होंने भक्तोंके वशीभूत होकर उन्हें सुख पहुँचानेके निमित्त मॉित-मॉितिकी अलैकिक लीलाएँ की है, उन श्रीहरिके अदितीय गुण-कर्मों तथा अद्भुत वीर्य-पराक्रमोंके माहात्म्यका श्रवण करके प्रेमी मक्तके शरीरमें कभी तो अत्यन्त हर्षके कारण रोमाछ हो जाते हैं, कभी ऑखोंमेंसे अश्रुधारा बहने लगती है, कभी गद्गद-कण्ठसे वह गान करने लगता है, कभी रोता है और कभी उन्मादीकी माँति प्रेममें निमग्न होकर नृत्य करने लगता है।

आकर यस जाते हैं। उस समय मनुध्यको पत्तेकी खड़खड़ाइटमें प्रियतमके पदोंकी धमकका भ्रम होने लगता है। वह पागलकी भाँति चौंककर अपने चारों ओर देखने लगता है। यदि उसके सामने कोई उसके प्यारेकी विरदावलीका वखान करने लगे तब तो उसके आनन्दका पूछना ही क्या है, उस समय तो वह सचमुच पागल बन जाता है और उस बखान करने वालेके चरणोंमें लोटने लगता है। उसकी स्थिति उस विरहिणीकी भाँति हो जाती है, जो चातक-पक्षीके मुखसे भी पिउ-पिउ'की कर्णप्रिय मनोहर वाणी मुनकर अपने प्राण-प्यारेकी स्मृतिमें अधीर होकर नयनोंसे नीर बहाने लगती है। क्यों न हो, प्रियतमकी पुण्य-स्मृतिमें मादकता ही इस प्रकार-की है।

महाप्रभु अपने प्रिय शिप्योंके साथ गस्तोमें प्रेमालाप करते हुए अपने घरकी ओर चले आ रहे थे कि रास्तोमें उन्हें आचार्य स्वगमेंजीका घर मिला। ये महाप्रभुके सजातीय ब्राह्मण थे, ये भी सिलहटकें ही निवासी थे। प्रभुको रास्तोमें जाते देखकर इन्होंने प्रभुको बड़े ही आदरके साथ बुलाकर अपने यहाँ विठाया। स्वगमें महाशय बड़े ही कोमल प्रकृतिके पुरुष थे। इनके हृदयमें काफी भावुकता थी, मरलताकी तो ये मानो मूर्ति ही थे। शास्त्रोके अध्ययनमें इनका अनुपम अनुराग था। प्रभुके बैठते ही परस्पर शास्त्र-चर्चा छिड़ गयी। स्वगमें महाशयने प्रसङ्गवश श्रीमद्भागवतका एक श्लोक कहा। स्लोक उस समयका था, जब यमुनाकिनारे यज्ञ करनेवाले ब्राह्मणोंकी पत्रियाँ भगवान्के लिये भोज्यपदार्थ लेकर उनके समीप उपस्थित हुई थीं। श्लोकमें भगवान्के उसी स्वस्त्रका वर्णन था।

वात यों थी कि एक दिन सभी गोपोंके माथ बलरामजीके सहित भगवान् वनमें गौएँ चरानेके लिये गये। उस दिन गोपोंने गँवारपन कर डाला, रोज जिथर गीओंको ले जाते थे उधर न ले जाकर दूसरी ही ओर

लंगये। उधर बड़ी मनोहर हरी हरी धास थी। गौओंने घास खूब प्रेमके साथ खायी और श्रीयमना जाका ।नमल स्वच्छ जल-पान किया । गौओंका तो पेट भर गया, किन्तु न्याल-बाल वजकी ही और टक-टकी लगाये देख रहे थे कि आज इमारी छाक (भोजन) नहीं आयी। छाक कैसे आवे, गोपियाँ तो रोज दूसरी ओर छाक लेकर जाती थीं। आज उन्होंने उधर जाकर वनमें गौओंकी वहत खोज की, कहीं भी पता न चला तो वे छाकको लेकर घर लौट आयीं। इधर मभी गोप भूखके कारण तड़फड़ा रहे थे। उन मबने सलाह करके निश्चा किया कि कनुआ और बल्लुआसे इस बातको कहना चाहिये। वे अवश्य इसका कुछ-न-कुछ प्रवन्ध करेंगे। सभी ग्वाल-बाल प्यारसे भगवानुको तो 'कनुआ' कहा करते थे। और वलदेवजीको व्यक्तआ' के नामसे पुकारते थे। ऐसा निश्चय करके वे भगवानके समीप जाकर कहने लगे—'भैया कनुआ ! तैंने अधासुर, वकासुर, शकटासुर आदि वड़े-बड़े राक्षसोंको बातन्की-बातमें मार डाला। बालकोंके प्राण हरनेवाली पुतनाके भी शरीरमेंसे तैंने क्षणभरमें प्राण खींच लिये, किन्तु भैया ! तैंने इस रॉड भूखको नहीं मारा। यह राक्षसी हमें बड़ी पीड़ा पहुँचा रही है, तैंने हमारी समय समयपर रक्षा की है, हमारे सङ्कटोंको दूर किया है। आज तृ हमारी इस दुःखसे भी रक्षा कर । हमें खानेके लिये कहींसे कुछ वस्ता दे।

गोपोंकी इस वातको सुनकर भगवान् अपने चारों ओर देखने लगे, किन्तु उन्हें खानेकी कोई भी वस्तु दिखायी न दी । उम वनमें कैयके भी पेड़ नहीं थे । यह देखकर भगवान् कुछ चिन्तित में हुए । जब उन्होंने वहुत दूरतक दृष्टि डाली तो उन्हें यसुनाजीके किनारे कुछ वेदन ब्राह्मण यह करते हुए दिखायी दिये । उन्हें देखकर भगवान् गोप-वालकोंमें वोले— 'तुमलोग एक काम करो । यमुना-किनारे वे जो ब्राह्मण यह कर रहे हैं, उनके पास जाओ और उनसे कहना— 'हम कृष्ण और वलरामके' भंज

हुए आये हैं; हम सब लोगोंको बड़ी भूख लगी है, कृपा करके हमें कुछ खानेके लिये दे दीजिये।' वे तुम्हें भूखा समझकर अवश्य ही कुछ-न-कुछ दे देंगे। रास्तेमें ही चट मत कर आना। यहाँ ले आना। सब साथ-ही-साथ बाँटकर खायेंगे।'

भगवानुके ऐसा कहनेपर वे गोप-ग्वाल उन ब्राह्मणोंकं समीप पहुँचे । दूरसे ही उन्होंने यज्ञ करनेवाले उन ब्राह्मणोंको साष्टाङ्ग प्रणाम किया और यज्ञ-मण्डपके बाहर ही अपनी-अपनी लकुटीके सहारे खड़े होकर दीनताके साथ वे कहने लगे--- 'हे धर्मके जाननेवाले ब्राह्मणो ! हम श्रीकृष्ण-चन्द्र और वलदेवजीके भेजे हुए आपके पास आये हैं, इस समय हम सभीको बड़ी भारी भूख लगी हुई है, कृपा करके यदि आपके पास कुछ खानेका सामान हो तो हमें दे दीजिये । जिससे कृष्ण-बलरामके साथ हम अपनी भूखको शान्त कर सर्के ।' गोपोंके ऐसी प्रार्थना करनेपर वे ब्राह्मण उदासीन ही रहे । उन्होंने गोपींकी बातपर ध्यान ही नहीं दिया । जब इन्होंने कई बार कहा तब उन्होंने रुखाईके साथ कह दिया-तुम लोग सचमुच बड़े मुर्ख हो, अरे, देवताओं के भागमें हम तुम्हें कैसे दे सकते हैं ? भाग जाओ, यहाँ कुछ खाने-पीनेको नहीं है। र ब्राह्मणोंके इस उत्तरको सुनकर सभी गोप दुःखित-भावसे भगवान्के समीप छौट आये और उदास होकर कहने लगे---भैया कनआ ! तैंने कैसे निर्दयी ब्राह्मणोंके पास हमें भेज दिया। कुछ लेना-देना तो अलग रहा वे तो हमसे प्रेमपूर्वक बोले भी नहीं । उन्होंने तो हमें फटकार बताकर यज्ञमण्डपसे भगा दिया ।

गोर्पोकी ऐसी बात सुनकर भगवान्ने कहा—'वे कर्मठ ब्राह्मण हमारे दुःखको भला क्या समझ सकते हैं। जो स्वयं स्वर्गसुखका लोभी है, उसे दूसरेके दुःखकी क्या परवा। अवकी तुम लोग उनकी क्रियोंके समीप जाओ, उनका हृदय कोमल है, वे शरीरसे तो वहाँ हैं किन्तु उनका अन्तःकरण

मेरे ही समीप है। वे तुम छोगोंको जरूर कुछ-न-कुछ देंगा। तुम छोग हम दोनों भाइयोंका नामभर छे देना। इस बातको सुनकर गिड़गिड़ाते हुए गोपोंने कहा—'भैया कनुआ! हम तेरे कहनेसे और तो सभी काम कर सकते हैं, किन्तु हम जनानेमें न जायँगे, तृ हमें स्त्रियोंके पास जानेके छिये मत कहे।

भगवान्ने हँसते हुए उत्तर दिया—'अरे, मेरी तो जान-पहचान जनानेमें ही है। मेरे नामने तो वे ही सब कुछ दे सकती हैं। तुम लोग जाओ तो सही।'

भगवान्की ब्राह्मण-पिबयोंने जान-पहचान पुरानी थी। बात यह थी कि मथुराकी मालिन पुष्प चुननेके निमित्त नित्यप्रित वृन्दावन आया करती थीं। जब वे ब्राह्मणोंके घरोंमें पुष्प देने जातीं तभी श्रियोंसे श्रीकृष्ण और वलरामके अद्भुत रूप-लावण्यका बखान करतीं और उनकी अलौकिक लीलाओंका भी गुणगान किया करतीं। उनहें सुनते-सुनते ब्राह्मण-पिबयोंके इदयमं इन दोनोंके प्रति अनुराग उत्पन्न हो गया। वे सदा इनके दर्शनोंके लिये छटपटाती रहती थीं। उनकी उत्सुकता आवश्यकतासे अधिक बढ़ गयी थीं। उनकी लालसाको पूर्ण करनेके ही निमित्तभगवान्ने यह लीलारची थी।

जय भगवान्ने कई बार जोर देकर कहा तब तो उदास मनसे गोप ब्राह्मण-पिक्नगोंके पास पहुँचे और उसी प्रकार दीनताके साथ उन्होंने कहा— 'हे ब्राह्मण-पिक्नगों ! यहाँसे थोड़ी ही दूर्पर बलदेवजी और श्रीकृष्णचन्द्रजी बैठे हैं, वे दोनों ही बहुत भृखे हैं। यदि तुम्हारे पास कुछ खानेकी वस्तु हो, नो उन्हें जाकर दे आओ ।' ब्राह्मण-पिक्नगोंका इतना सुनना था कि वे प्रेमके कारण अधीर हो उठीं। यह सुनकर कि श्रीरामकृष्ण भूखे बैठे हैं उनकी अधीरताका ठिकाना नहीं रहा। जिनके दर्शनोंकी चिरकालसे इच्छा थी, जिनकी मनोहर मूर्तिके दर्शनके लिये नेत्र छटपटा-से

रहे थे, वे ही श्रीक्वणा-बलराम भृखे हैं और भोजनकी प्रतीक्षा कर रहे हैं। इस बातसे उन्हें सुख-मिश्रित दुःख-सा हुआ। वे जल्दीले भाँति-भाँतिके पकवानोंको थालोंमें सजाकर श्रीकृष्णके समीप जानेके लिये तैयार हो गयी। उनके पतियोने बहुत मना किया, किन्तु उन्होंने एक भी न सुनी और प्रेममें मतवाली हुई जल्दीने श्रीकृष्णके समीप पहुँचनेका प्रयस्न करने लगीं।

उम समय भगवान खूब सज-बजकर ठाटके साथ खड़े-खंडे उसी ओर देख रहे थे कि कोई आती है या नहीं। भगवान व्यासदेवजीने बड़ी ही सुन्दरताके साथ भगवानुके उस मधुर गोपवेशका मजीव और जीता-जागता चित्र खींचा है। भगवान्का उम समयका वेश कैसा है--- (उनका शरीर नूतन मेघके समान श्याम रंगका है। उसपर वे पीताम्बर धारण किये हुए हैं, गलेमें वनमाला शोभित हो रही है। मस्तकपर मोरपंखका मनोहर मुकुट शोभित हो रहा है, सम्पूर्ण शरीरको सेलखड़ी, गेरू, पोतनी मिट्टी, यमनारज आदि भॉति-भॉतिकी धातुओंने रॅंग लिया है । कहीं गेरूकी लकीरें खीच रखी हैं, कहीं यमुना-रज मल रखी है, कहींपर सेलखडी घिसकर उसकी बिन्दियाँ लगा रखी हैं। इस प्रकार सम्पूर्ण शरीरको सजा लिया है। कानोंमें भाँति-भाँतिके कोमल कोमल पत्ते उरस रखे हैं। सन्दर नटकान्सा वेश बनाये एक मित्रके कन्धेपर हाथ रखे हुए हैं । उनकी काली-काली <u>धुँघराली लटें मुन्दर गोल कपोलोंके ऊपर लटक रही हैं। मन्द-मन्द</u> मस्कराते हुए उसी ओर देख रहे हैं । भगवानके ऐसे मनोहर वेशको देखकर कौन महृदय पुरुष अपने आपेमें रह सकता है ? आचार्य रत्नगर्भ-का कण्ठ वड़ा ही कोमल और सुरीला था, वे वड़े लहजेके साथ प्रेममें गद्गद होकर इस स्रोकको पढने लगे---

> इयामं हिरण्यपरिधि वनमाल्यवर्ह-धातुप्रवालनटवेषमञ्जनांसे

बिन्यसहम्तमितरेण धुनानमञ्जं

#### कणोत्पलालककपोलमुखाब्जहासम् ॥

(श्रीमद्भाव १०। २३। २२)

बस, इस स्रोकका मुनना था कि महाप्रभु प्रमम उत्मत्तसे हो गये । जोरोंके साथ जहाँ बैठे थे, वहींसे उछले और उमी समय मृष्कित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । उन्हें न शरीरका होश है न स्थानका । वे वेहोश पड़े जोरोंके साथ लम्बी-लम्बी साँसें ले रहे थे, थोड़ी देरमें कहने लगे-अाचार्य ! मेरे हृदयमें प्रेमका सञ्चार कर दो, कानोंम अमृत भर दो । फिरसे मुझे स्लोक सुना दो। मेरा हृदय शीतल हो रहा है । अहा—'श्वामं हिरण्यपितिम्' कैसे-कैसे, हाँ-हाँ फिरमें सुनाइये।' आचार्य उमी लह्नेके माथ फिर स्लोक पढ़ने लगे-—

इयामं हिरण्यपरिधि वनमाल्यवर्ह-धातुप्रवालनटवेषमनुव्रतांसे विन्यसहस्रामितरेण धुनानमञ्ज

कर्णोत्पलालककपोलमुखाद्यहासम् ॥

दूसरी बार स्ठोकका सुनना था कि महाप्रभु जोरोंस क्रूट-क्रूटकर रोने लगे। इनके क्दनको सुनकर आस-पासके बहुत-से आदमी वहाँ जुट आये। सभी प्रभुकी ऐसी दशा देखकर चिकत हो गये। आजतक किसीने मी ऐसा प्रेमका आवेग किसी भी पुरुषमें नहीं देखा था। प्रभुक्ते कमलके समान दोनों नेत्रोंकी कोरोंसे आवण-भादोंकी वर्षाकी भाँति शीतल अश्रुकण गिर रहे थे। वे प्रेममें विद्वल होकर कह रहे थे— प्यारे कृष्ण! कहाँ हो १ क्यों नहीं मुझे हृदयमे चिपटा लेते। अहा, वे ब्राह्मण-पिक्यों

धन्य हैं, जिन्हें नटनागरके ऐसे अद्भुत दर्शन हुए थे। ' यह कहते-कहते प्रभुने प्रेमावेशमें आकर रत्नगर्भको जोरोंसे आलिङ्गन किया । प्रभुके आलिङ्गनमात्रसे ही रत्नगर्भ उन्मत्त हो गये। अवतक तो एक ही पागलको देखकर लोग आश्चर्यचिकत हो रहे थे, अब तो एक ही जगह दो पागल हो गये। रत्नगर्भ कभी तो जोरोंसे हँसते, कभी रुदन करते और कभी प्रमुके पादपद्योंमें पड़कर प्रेमकी भिक्षा माँगते। कभी रोते-रोते फिर उसी क्षोकको पढने लगते। रत्नगर्भ ज्यों-ज्यों क्षोक पढते। प्रभुकी वेदना त्यों-ही-त्यों अत्यधिक बढती जाती। वे इलोकके श्रवणमात्रसे ही बार-बार मुर्च्छित होकर गिर पडते थे। रत्नगर्भको कुछ भी होश नहीं था, वे बेसुध होकर इलोकका पाठ करते और बीच-बीचमें जोरोंसे रुदन भी करने लगते। जैसे-तैसे गदाधर पण्डितने पकडकर रत्नगर्भको श्लोक पढनेसे शान्त किया। तब कहीं जाकर प्रभुको कुछ-कुछ बाह्य ज्ञान हुआ । कुछ होरा होनेपर सभी मिलकर गङ्गा-स्नान करने गये और फिर सभी प्रेममें छके हए-से अपने-अपने घरोंको चले गये। इस प्रकार प्रभुकी सर्वप्रथम कपा-किरणके अधिकारी रक्षगर्भा-चार्य ही हए। उन्हें ही सर्वप्रथम प्रभुकी असीम अनुकम्पाका आदि-अधिकारी समझना चाहिये।



#### भक्त-भाव

तृणाद्पि सुनीचेन तरोरपि सिंहण्युना। अमानिना मानदेन कीर्तनीयः सदा हरिः॥॥ (श्रीकृष्णचैतन्यशिक्षाष्टक)

भक्त-गण दास्य, सख्य, वास्तस्य, शान्त और मधुर इन पाँचों भावों-के द्वारा अपने प्रियतमकी उपासना करते हैं। उपासनामें ये ही पाँच भाव मुख्य समझे गये हैं, किन्तु इन पाँचोंमें भी दास्यभाव ही सर्वश्रेष्ठ और सर्वप्रधान है। या यों कह लीजिये कि दास्यभाव ही इन पाँचों भावोंका मुख्य प्राण है। दास्यभावके विना न तो सख्य ही हो सकता है और न वास्तस्य, शान्त तथा मधुर ही। कोई भी भाव क्यों न हो, दास्यभाव इसमें अव्यक्त-

<sup>\*</sup> अपने आपको तृणसे भी नीचा समझना चाहिये तथा तस्से भी अधिक सहनशील बनना चाहिये। स्वयं तो सदा अमानी ही बने रहना चाहिये, किन्तु दूसरोंको सदा सम्मान प्रदान करते रहना चाहिये। अपनेको ऐसा बना छेनेपर ही श्रीकृष्ण-कीर्तनके अधिकारी बन सकते हैं। क्योंकि श्रीकृष्ण-कीर्तन प्राणियोंके छिये सर्वटा कीर्तनीय बस्तु है।

रूपसे जरूर छिपा रहेगा। दास्यके बिना प्रम हो ही नहीं सकता। जो स्वयं दास बनना नहीं जानता वह स्वामी कभी बन ही नहीं सकेगा, जिसने स्वयं किसीकी उपासना तथा बन्दना नहीं की है, वह उपास्य तथा बन्दनीय हो ही नहीं सकता। तभी तो अखिल ब्रह्माण्डकोटिनायक श्रीहरि स्वयं अपने श्रीमुखने कहते हैं कीतोऽहं तेन चार्जुन' हे अर्जुन! भक्तोंने मुझे खरीद लिया है, मैं उनका कीतदास हूँ। क्योंकि वे स्वयं चराचर प्राणियोंके स्वामी हैं इसल्प्रिय स्वामीपनेके भावको प्रदर्शित करनेके निमित्त वे भक्त तथा ब्राह्मणोंकं स्वयं दास होना स्वीकार करते हैं और उनकी पदरजको अपने मस्तकपर चढ़ानेके निमित्त सदा उनके पीछे-पीछे धूमा करते हैं।

महाप्रभु अव भावावेशमें आकर भक्तों के भावोंको प्रकट करने छो। भक्तोको सम्पूर्ण छोगोंके प्रति और भगवत्-भक्तोंके प्रति किस प्रकारके आचरण करने चाहिये, उनमें भागवत पुरुषोंके प्रति कितनी दीनता, कैसां नम्रता होनी चाहिये, इसकी शिक्षा देनेके निमित्त वे स्वयं आचरण करके छोगोंको दिखाने छगे। क्योंकि वे तो भक्ति-भावके प्रदर्शक भक्तशिरोमणि ही ठहरे। उनके सभी कार्य छोकमर्यादा-स्थापनके निमित्त होते थे। उन्होंने मर्यादाका उल्लुचन कहीं भी नहीं किया, यहीं तो प्रभुके जीवनमें एक भारी विशेषता है।

अध्यापकीका अन्त हो गया, वाह्यशास्त्र पढ़ना तथा पढ़ाना दोनों ही छूट गयं, अब न वह पहला-सा चाड्यल्य है और न शास्त्रार्थ तथा वाद-विवादकी उन्मादकारी धुन । अब तो इनपर दूसरी ही धुन सवार हुई है, जिस धुनमें ये सभी मंसारी कामोंको ही नहीं भूल गये हैं, किन्तु अपने आप-को भी विस्मृत कर बैठे हैं। इनके भाव अलैकिक हैं, इनकी बातें गृद्ध हैं, इनके चरित्र रहस्यमय हैं, भला सर्वदा स्वार्थमें ही सने रहनेवाले संसारी मनुष्य इनके भावोंको समझ ही कैसे सकते हैं। अब ये निल्पप्रति प्रातःकाल गङ्गा-स्नानके निमित्त जाने लगे। रास्तेमें जो भी ब्राह्मण, वैष्णव तथा वयो हुद

पु**रु**ष मिलना उमे ही नम्रतापूर्वक प्रणाम करते और उसका आर्क्षाविद ग्रहण करते।

गङ्गाजीपर पहुँचकर ये प्रत्येक वैष्णवकी पर्ध्यू िको अपने मस्तकपर चढ़ाते। उनकी वन्दना करते और भावावेशमें आकर कभी-कभी प्रदक्षिणा भी करने लगते। भक्तगण इन्हें भाँति-भाँतिके आशीर्वाद देते। कोई कहता—भगवान् करे आपको भगवान् की अनन्य भक्तिकी प्राप्ति हो। 'कोई कहता—भगवान् करे अपको भगवान् की अनन्य भक्तिकी प्राप्ति हो। 'कोई कहता—भाप प्रभुके परम प्रिय वनें।' कोई कहता—भीक्रण तुम्हारी सभी मनोक्तामनाओं को पूर्ण करें।' सबके आशीर्वादों को मुनकर प्रभु उनके चरणोंमें लोट जाते और फूट-फूटकर रोने लगते। रोते-रोते कहते—भ्आप सभी लेण कृपा कीजिये। भागवत पुरुष बड़े ही कोमल स्वभावके होते हैं। उनका हृदय करुणासे सदा भरा हुआ होता है, वे पर-पीड़ाको देखकर सदा दुखी हुआ करते हैं। मुझ दुखियांक दुःखको भी दूर करो। मुझे श्रीकृष्णसे मिला दो। मेरो मनोकामना पूर्ण कर दो। मेरे सस्तंकल्पको सफल बना दो। यही मेरी आप सभी वैष्णवोंके चरणोंमें विनीत प्रार्थना है।'

वाटपर वैठे हुए वैष्णवोंकी, प्रभु जो भी मिल जाती वही सेवा कर देतं । किसीका चन्दन ही चिस देते, किसीकी गीली धोतीको ही धो देते । किसीके जलके घड़ेको भरकर उसके घरतक पहुँचा आते । किसीके सिरमें ऑवला तथा तैल ही मलने लगते । । भक्तोंकी सेवा-शुश्रृषा करनेमें ये सबसे अधिक सुस्वका अनुभव करते । हुद्ध वैष्णव इन्हें भाँति-भाँतिके उपदेश करते । कोई कहता निरन्तर श्रीकृष्ण-कीर्तन करते रहना ही एकमात्र सार है । तुम्हें श्रीकृष्ण ही कहना चाहिये, श्रीकृष्णके मनोहर नामोंका ही स्मरण करते रहना चाहिये । श्रीकृष्ण-कथाओंके अतिरिक्त अन्य कोई भी संसारी बार्ते न सुननी चाहिये । सम्पूर्ण जीवन श्रीकृष्णमय ही हो जाना चाहिये । साम्

कृष्ण, पीते कृष्ण, चलते कृष्ण, उठते कृष्ण, बैठते कृष्ण, हँसते कृष्ण, रोते कृष्ण, इस प्रकार सदा कृष्ण-कृष्ण ही कहते रहना चाहिये। श्रीकृष्ण-नामामृतके अतिरिक्त इन्द्रियोंको किसी प्रकारके दूसरे आहारकी आवश्यकता ही नहीं है। इसीका पान करते-करते वे सदा अतृस ही बनी रहेंगी।

वृद्ध वैण्णवेंकि सदुपदेशोंको ये श्रद्धाके साथ श्रवण करते, उनकी वन्दना करते और उनकी पद-धूलिको मस्तकपर चढ़ाते तथा अञ्चन बनाकर आँखोंमें आँजने लगते । इनकी ऐसी भक्ति देखकर वैष्णव कहने लगते— कौन कहता है, निमाई पण्डित पागल हो गया है, ये तो श्रीकृष्ण-प्रेममें मतवाले बने हुए हैं । इन्हें तो प्रेमोन्माद है । अहा ! धन्य है इनकी जननीको जिनकी कोखसे ऐसा सुपुत्र उत्पन्न हुआ । वैष्णवगण इस प्रकार इनकी परस्परमें प्रशंसा करने लगते।

इधर महाप्रभुकी ऐसी विचित्र दशा देखकर शचीमाता मन-ही-मन वड़ी दुली होतीं। वह दीन होकर भगवान्से प्रार्थना करतीं—'प्रभो! इस विधवाके एकमात्र आश्रयको अपनी कृपाका अधिकारी वनाओ। नाय! इस सड़सठ वर्षकी अनाधिनी दुलियाकी दीन-हीन दशापर ध्यान दो। पति परलोकवासी वन चुके, ज्येष्ठ पुत्र विलखती छोड़कर न जाने कहाँ चल्ला गया। अब आगे-पीछे यही मेरा एकमात्र सहारा है। इस अन्धी बृद्धाका यह निमाई दी एकमात्र लकुटी है। इस लकुटीके ही सहारे यह संसारमें चल्लिफ सकती है। हे अशरण-शरण! इसे रोगमुक्त कीजिये, इसे मुन्दर स्वास्थ्य प्रदान कीजिये।' भोली-भाली माता सभीके सामने अपना दुखड़ा रोतीं। रोते-रोते कहने लगतीं—'न जाने निमाईको क्या हो गया है, वह कभी तो रोता है, कभी हँसता है, कभी गाता है, कभी नाचता है, कभी रोते-रोते मूर्ज्वित होकर गिर पड़ता है, कभी जोरोंने दोड़ने लगता है और कभी किसी पेड़पर चढ़ जाता है

स्त्रियाँ भाँति-भाँतिकी बातें कहतीं। कोई कहती—'अम्माजी ! तुम भी बड़ी भोली हो, इसमें पूछना ही क्या है, वही पुराना वायुरोग है। समय पाकर उभर आया है। किसी अच्छे वैद्यसे इसका इलाज कराइये।'

कोई कहती—अवायुरोग वड़ा भयक्कर होता है, तुम निमाईके दोनों पैरोंको वॉथकर उसे कोठरीमें बंद करके रखा करो, खानेके लिये हरे नारियल-का जल दिया करो। इससे धीरे-धीरे वायुरोग दूर हो जायगा। 'कोई-कोई मलाह देतीं—'शिवा तैलका सिरमें मर्दन कराओ, सब ठीक हो जायगा। भगवान् सब मला ही करेंगे। वे ही हम सब लोगोंकी एकमात्र शरण हैं।'

बेचारी शचीमाता सबकी वार्ते सुनर्ती और सुनकर उदासभावते चुप हो जातीं । इकलौते पुत्रके पैर बॉधकर उसे कोठरीमें बंद कर देनेकी उसकी हिम्मत न पड़तीं । वेचारी एक तो पुत्रके दुःखसे दुखी थी, दूसरा उसे विष्णुप्रियाका दुःख था । पतिकी ऐसी दशा देखकर विष्णुप्रियासदा चिन्तित ही बनी रहतीं । उन्हें अन्न-जल कुछ भी अच्छा नहीं लगता । उदासीन-भावसे सदा पतिके ही सम्बन्धमें सोचती रहतीं । शचीमाताके बहुत अधिक आग्रह करनेपर पतिके उच्छिष्ठ अन्नमेंसे दो-चार ग्रास खा लेतीं, नहीं तो सदा वैसे ही बैटी रहतीं । इससे शचीमाताका दुःख दुगुना हो गया था । उनकी अवस्था सड़सठ वर्षकी थी । इद्धावस्थाके कारण इतना दुःख उनके लिये असह्य था । किन्तु नीलाम्बर चक्रवर्तीकी पुत्रीको, जगन्नाथ मिश्र-जैसे पण्डितकी धर्मपत्नीको तथा विश्वरूप और विश्वरूप-पर-जैसे महापुरुषोंकी माताके लिये ये सभी दुःख म्वाभाविक ही थे, वे ही इन दुःखोंको सहन करनेमें भी समर्थ हो सकती थीं, साधारण स्त्रियोंका काम नहीं था कि वे इतने मारी-भारी दुःखोंको सहन कर सकें ।

महाप्रभुकी नूतनावस्थाकी नवद्वीपभरमें चर्चा होने लगी। जितने मुख थे उतने ही प्रकारकी वार्ते भी होती थीं। जिसके मनमें जो आता वह उसी प्रकारको वार्त कहना । बहुत-से तो कहते— ऐसा पागलपन तो हमने कभी नहीं दंखा ।' बहुत-से कहते— 'मचमुच भाव तो विचित्र है कुछ समझमे नहीं आता, असली बात क्या है । चेष्टा तो पागलोंकी-सी जान नहीं पड़ती । चेहरेकी कान्ति अधिकाधिक दिल्य होती जाती है । उनके दर्शनमात्रसे ही हुद्यमें हिलोरें-सी मारने लगती हैं, अन्तःकरण उमड़नं लगता है । न जाने उनकी आकृतिमे क्या जादू भरा पड़ा है । पागलोंकी भी कहीं ऐसी दशा होती है ?' कोई-कोई इन वार्तोका खण्डन करते हुए कहने लगते—'कुछ भी क्यों न हो, है तो यह मस्तिष्कका ही विकार । किसी प्रकारकी हो, यह वात्व्याधिक सिवाय और कुछ नहीं है ।'

हम पहले ही बता चुके हैं कि श्रीवास पण्डित प्रभुके पूज्य पिताजीके परम स्नेही और मखा थे, उनकी पत्नी मालती देवीमे शचीमाताका सखी-भाव था। वे दोनों ही प्रभुको पुत्रकी भाँति प्रेम करते थे। श्रीवास पण्डितको इस बातका हार्दिक दु:ख बना रहना था कि निमाई पण्डित-जैसे समझदार और विद्वान् पुरुष भगवत्-भक्तिमे उदासीन ही बने हुए हैं, उनके मनमें सदा यही बात बनी रहती कि निमाई पण्डित कहीं बैध्णव बन जाय तो वैष्णव धर्मका बेडा पार ही हो जाय । फिर वैष्णवीकी आजकी भॉति दुर्गति कभी न हो । प्रभुके सम्बन्धमें छोगोंके मुखोंने भाँति-भाँतिकी बातें सुनकर श्रीवास पण्डितके मनमें परम कुत्रहल हुआ, वे आनन्द और दःखके वीचमें पडकर भाँति-भाँतिकी बातें सोचने लगे। कभी तो सोचते... 'सम्भव है। वायुरोग ही उभड़ आया हो, इस शरीरका पता ही क्या है ? शास्त्रोंमें इसे अनित्य और आगमापायी वताया है, रोगोंका तो यह घर हो है ।' फिर सोचते—'लोगोंके मुखोंसे जो में लक्षण सुन रहा हूँ, वैसे तो भगवत्-भक्तोंमें ही होते हैं, मेरा हृदय भी भीतर-ही-भीतर किसी अज्ञात सुखका-सा अनुभव कर रहा है। कुछ भी हो, चलकर उनकी दशा देखनी चाहिये। यह सोचकर वे प्रभुकी दशा देखनेके निमित्त अपने घरमे चल दिये ।

महाप्रभु उस समय श्रीतुल्सीजीमें जल देकर उनकी प्रदक्षिणा कर रहे थे। पिताके समान पूजनीय श्रीवास पण्डितको देखकर प्रभु उनकी ओर दीड़े और प्रेमके साथ उनके गलेसे लिपट गये। श्रीवासने प्रभुके अंगोंका स्पर्श किया। प्रभुके अंगोंके स्पर्शमात्रसे उनके शरीरमें विजली-सी दौड़ गयी। उनके सम्पूर्ण शरीरमें रोमाञ्च हो गया। वे प्रेममें विमोर होकर एकटक प्रभुके मनोहर मुखकी ही ओर देखते रहे। प्रभुने उनहें आदरसे ले जाकर भीतर विठाया और उनकी गोदीमें अपना सिर रखकर वे फूट-फूटकर रोने लगे। शचीमाता भी श्रीवास पण्डितको देखकर वहाँ आ गयीं और रो-रोकर प्रभुकी व्याधिकी वार्ते मुनाने लगीं। पुत्रस्नेहके कारण उनका गला भरा हुआ था, वे ठीक-ठीक वार्ते नहीं कह सकती थीं। जैसे-तैसे श्रीवास पण्डितको माताने सभी वार्ते मुनावीं।

सय वार्ते सुनकर भावावेशमें श्रीवास पण्डितने कहा— 'जो इसे वायुरोग वताते हैं, वे स्वयं वायुरोगसे पीड़ित हैं। उन्हें क्या पता कि यह ऐसा रोग है जिसके लिये शिव-सनकादि बड़े-बड़े योगीजन तरसते रहते हैं। शचीदेवी! तुम बड़भागिनी हो, जो तुम्हारे ऐसा भगवत्-मक्त पुत्र उत्पन्न हुआ। ये सब तो पूर्ण भक्तिके चिह्न हैं।

श्रीवास पण्डितकी ऐसी बातें सुनकर माताको कुछ-कुछ सन्तोष हुआ। अधीर भावसे प्रभुने श्रीवास पण्डितसे कहा—'आज आपके दर्शनसे मुझे परम शान्ति हुई। सभी लोग मुझे वायुरोग ही बताते थे। मैं भी इसे वायुरोग ही समझता था और मेरे कारण विष्णुप्रिया तथा माताको जो दुःख होता था, उसके कारण मेरा हुद्य फटा-सा जाता था। यदि आज आप यहाँ आकर मुझे इस प्रकार आश्वासन न देते तो मैं सचमुच ही गङ्गाजीमें ह्वकर अपने प्राणोंका परित्याग कर देता। लोग मेरे सम्बन्धमें भाँति-भाँति-की वातें करते हैं।

चै० च० ख० २---३---

श्रीवास पण्डितने कहा— भेरा हृदय बार-बार कह रहा है, आपकं द्वारा संसारका बड़ा भारी उद्धार होगा। आप ही भक्तोंके एकमात्र आश्रय और आराध्य वनेंगे। आपकी इस अद्वितीय और अलौकिक मादकताको देखकर तो मुझे ऐसा प्रतीत हो रहा है कि अखिल-कोटि-ब्रह्माण्डनायक अनादि पुरुष श्रीहरि ही अवनितलपर अवतीर्ण होकर अविद्या और अविचारका विनाश करते हुए भगवन्नामका प्रचार करेंगे। मुझे प्रतीत हो रहा है कि सम्भवतया प्रमु इसी शरीरद्वारा उस शुभ कार्यको करावें।

प्रभुने अधीरताके साथ कहा— भौं तो आपके पुत्रके समान हूँ । वैष्णवींके चरणोंमें मेरी अनुरक्ति हो, ऐसा आशीर्वाद दीजिये। श्रीकृष्णकीर्तनके अतिरिक्त कोई भी कार्य मुझे अच्छा ही न लगे यही मेरी अभिलाषा है, सदा प्रभु-प्रेममें विकल होकर मैं रोया ही करूँ, यही मेरी हार्दिक इच्छा है।

श्रीवास पण्डितने कहा—'आप ही ऐसा आशीर्वाद दें, जिससे इस प्रकारका थोड़ा-बहुत पागलपन हमें भी प्राप्त हो सके। हम भी आपकी भाँति प्रेममें पागल हुए लोक-बाह्य बनकर उन्मत्तोंकी भाँति गृत्य करने लगें।'

इस प्रकार बहुत देरतक इन दोनों ही महापुरुषोंमें विशुद्ध अन्तःकरण-की वार्ते होती रहीं। अन्तमें प्रभुकी अनुमति लेकर श्रीवास पण्डित अपने घरको चले आये।



## अद्वैताचार्य और उनका सन्देह

भर्चियत्वा तु गोविन्दं तदीयान्नार्चयेतुयः। न स भागवतो ज्ञेयः केवलं दाम्भिकः स्मृतः॥ (तस्मात्सर्वप्रयत्नेन वैद्यावान्युजयेत्सदा) क्ष

( श्रीविष्णुपुराण )

भगवान् तो प्राणीमात्रकं हृदयमें विराजमान हैं। समानरूपसे संसारकं अणु-परमाणुमें व्याप्त हैं, किन्तु पात्रभेदके कारण उनकी उपलब्धि भिन्न-भिन्न प्रकारसे होती है। भगवान् निशानाथकी किरणें समानरूपसे सभी वस्तुओंपर एक-सी ही पड़ती हैं। पश्यर, मिट्टी, घड़ा, वस्त्रपर भी वे ही किरणें पड़ती हैं और शीशा तथा चन्द्रकान्तमणिपर भी उन्हीं किरणोंका प्रभाव पड़ता है। मिट्टी तथा पत्थरमें निशानाथका प्रभाव पकट नहीं होता है, वहाँ घोर तमोगुणके कारण अव्यक्त-रूपसे ही बना रहता है, किन्तु स्वच्छ और निर्मल चन्द्रकान्तमणिपर उनकी कृपाकी तनिक-सी किरण पड़ते ही उसकी विचिन्न दशा हो जाती है। उन लोकसुखकारी भगवान् निशानाथकी कृपाको पाते ही उसका हृदय पिघलने लगता है और वह द्रवीभृत होकर बहने लगता है। इस कारण चन्द्रदेव उसके प्रति अधिकाधिक स्नेह करने लगते हैं। इसी कारण उसका नाम ही चन्द्रकान्तमणि पड़ गया। उसका चन्द्रमाके

<sup>\*</sup> जो भगवान्की पूजा तो करता है, किन्तु भगवद्गक्त वैष्णवींकी पूजा नहीं करता, वह यथार्थमें भक्त नहीं है, उसे तो दाम्भिक ही समझना चाहिये। भगवान् तो भक्तकी ही पूजासे अत्यन्त सन्तुष्ट होते हैं, इसलिये सर्व प्रयत्नसे वैष्णवींकी ही पूजा करनी चाहिये।

साथ नित्यका शाक्षत सम्बन्ध हो गया। वह निशानाथसे भिन्न नहीं है। निशानाथके गुणोंका उसमें समावेश हो जाता है। इसी प्रकार भक्तोंके हुद्यमें भगवान्की कृपा-िकरण पड़ते ही वह पिघलने लगता है। चन्द्रकान्त-मणि तो चाहे, चन्द्रमाकी किरणोंसे बनी भी रहे, किन्तु भक्तोंके हुद्यका फिर अस्तित्व नहीं रहता, वह कृपा-िकरणोंके पड़ते ही पिघल-िपघलकर प्रभुके प्रेम-पीयूषार्णवमें जाकर तदाकार हो जाता है। यही भक्तोंकी विशेषता है। तभी तो गोस्वामी तुलसीदासजीने यहाँतक कह डाला है—

मोरे मन प्रभु अस बिस्तासा । राम तें अधिक राम कर दासा ॥

भगवद्भक्तोंकी मिहमा ही ऐसी है, भक्तोंके समझनेके लिये भी
प्रभुकी कृपाकी ही आवश्यकता है । जिसपर भगवान्की कृपा नहीं, वह
भक्तोंकी मिहमाको भला समझ ही क्या सकता है । जिसके हृदयमें उस
रसराजके रस-सुधामयी एक विन्दुका भी प्रवेश नहीं हुआ, जिसमें उसके
प्रहण करनेकी किश्चिन्मात्र भी शक्ति नहीं हुई, वह रसिकताके मर्मको समझ
ही कैसे सकता है ? इसीलिये रसिक-शिरोमणि भगवत-रसिकजी कहते हैं—

'भगवत-रसिक' रसिककी बातें रसिक बिना कोउ सनुझि सके ना।

महाप्रभुके नवानुरागकी चर्चा निदयाके सभी स्थानोंमें भाँति-भाँतिसे हो रही थी, उस समय सभी वैष्णव श्रीअद्वैताचार्यजीके यहाँ एकत्रित हुआ करते थे। अद्वैताचार्यके स्थानको वैष्णवोंका अखाड़ा ही कहना ठीक है। वहाँपर सभी नामी-नामी वैष्णवरूपी पहलवान एकत्रित होकर भक्तितच्च रूपी युद्धका अभ्यास किया करते थे। प्रभुकी प्राप्तिके लिये भाँति-भाँतिके दाव-पेचोंकी उस अखाड़ेमें आलोचना तथा प्रत्यालोचना हुआ करती थी और सदा इस बातपर विचार होता कि कदाचाररूपी प्रवल राजु किसके द्वारा पछाड़ा जा सकता है! वैष्णव अपने बलका विचार करते और अपनी ऐसी दुर्दशापर आँसू भी बहाते। महाप्रभुके न्तन भावकी बातोंपर यहाँ

भी वाद-विवाद होने लगे। अधिकांश वैण्यव इसी पक्षमें थे कि निमाई पण्डितको भक्तिका ही आवेश है, उनके हृदयमें प्रेमका पूर्णरूपसे प्रकाश हो रहा है। उनकी सभी चेष्टाएँ अलैकिक हैं, उनके मुखके तेजको देखकर माल्म पड़ता है कि वे प्रेमके ही उन्मादमें उन्मादी बने हुए हैं, दूसरा कोई भी कारण नहीं है, किन्तु कुछ भक्त इसके विपक्षमें थे। उनका कथन था कि निमाई पण्डितकी भला, एक साथ ऐसी दशा किस प्रकार हो सकती है? कलतक तो वे देवी, देवता और भक्त-वैण्णवोंकी खिल्डियाँ उड़ाते थे, सहसा उनमें इस प्रकारके परिवर्तनका होना असम्भव ही है। जरूर उन्हें वही पुराना वायुरोग फिरसे हो गया है। उनकी सभी चेष्टाएँ पागलोंकी सी ही हैं।

उन सबकी वार्ते सुनकर श्रीमान् अद्वैताचार्यजीने सबको सम्बोधित करते हुए गम्भीरताके साथ कहा—'भाई! आपलोग जिन निमाई पण्डितके सम्बन्धमें बातें कर रहे हो। उन्हींके सम्बन्धमें मेरा भी एक निजी अनुभव सुन लो। तुम सब लोगोंको यह बात तो विदित ही है कि मैं भगवान्को प्रकट करनेके निमित्त नित्य गङ्गा-जलसे और तुल्सीसे श्रीकृष्णका पूजन किया करता हूँ। गौतमी तन्त्रके इस बाक्यपर मुझे पूर्ण विश्वास है—

> तुळसीदळमात्रेण जलस्य चुळुकेन वा। विक्रीणीते स्वमारमानं भक्तेभ्यो भक्तवस्सलः॥

अर्थात् भगवान् ऐसे दयाछ हैं कि वे भक्तिसे दिये हुए एक चुरूर् जल तथा एक तुलसीपत्रके द्वारा ही अपनी आत्माको भक्तोंके लिये दे देते हैं। इसी वाक्यपर विश्वास करके में तुमलोगोंको बार-बार आश्वासन दिया करता था। कल श्रीमद्भगवद्गीताके एक स्लोकका अर्थ मेरी समझमें ही नहीं आया। इसी चिन्तामें रात्रिमें मैं विना भोजन किये

ही सो गया था। स्वप्नमें क्या देखता हूँ कि एक गौर वर्णके तेजस्वी महापुरुष मेरेसमीप आये और मझसे कहने लगे -- 'अहैत ! जल्दीसे उठः जिस स्रोकमें तुझे शङ्का थी, उसका अर्थ इस प्रकार है। अब तेरी मनःकामना पूर्ण हुई। जिस इच्छासे तू निरन्तर गङ्गा-जल और तुलसीसे मेरा पूजन करता था। तेरी वह इच्छा अब सफल हो गयी। हम अब शीघ ही प्रकाशित हो जायँगे। अब तुम्हें भक्तोंको अधिक दिन आश्वासन न देना होगा। अब इम थोड़े ही दिनोंमें नाम-संकीर्तन आरम्भ कर देंगे । जिसकी घनघोर तुमल ध्वनिसे दिशा विदिशाएँ प्रतिध्वनित हो उठेंगी ।' इतना कहनेपर उन महापुरुषने अपना असली खरूप दिखाया। वे और कोई नहीं थे, शची-नन्दन विश्वम्भर ही ये वातें मुझसे कह रहे थे। जब इनके अग्रज विश्वरूप मेरी पाठशालामें पढा करते थे, तब ये उन्हें बुलानेके निमित्त मेरे यहाँ कभी-कभी आया करते थे, इन्हें देखते ही मेरा मन हठात इनकी ओर आकर्षित होता था, तभी मैं समझता था कि मेरी मनःकामना इन्हींके द्वारा पूर्ण होगी । आज स्वप्नमें उन्हें देखकर तो यह बात स्पष्ट ही हो गयी ।' इतना कहते-कहते वृद्ध आचार्यका गला भर आया । वे फट-फटकर बालकोंकी भाँति रुदन करने लगे। भगवानकी भक्तवत्मलताका स्मरण करके वे हिचकियाँ भर-भरकर रो रहे थे, इनकी ऐसी दशा देखकर अन्य वैष्णवींकी आँखोंमेंसे भी आँसू निकलने लगे। सभीका हृदय प्रेमसे भर आया । सभी वैष्णवेंकि इस भावी उत्कर्षका स्मरण करके आनन्द्रसागरमें गोता लगाने लगे। इस प्रकार बहुत-सी वातें होनेके अनन्तर मभी वैष्णव अपने-अपने घरोंको चले गये ।

इधर महाप्रभुकी दशा अब और भी अधिक विचित्र होने लगी। उन्हें अब श्रीकृष्ण-कथा और वैष्णवेंकि सत्सङ्गके अतिरिक्त दूसरा विषय रुचिकर ही प्रतीत नहीं होता था, वे सदा गदाधर या अन्य किसी भक्तके साथ भगवचर्चा ही करते रहते थे। एक दिन प्रभुने गदाधर पण्डितसे कहा— गदाधर ! आचार्य अद्धैत परम भागवत वैष्णव हैं, वे ही नवद्वीपके मक्त वैष्णवोंके शिरोमणि और आश्रयदाता हैं, आज उनके यहाँ चलकर उनकी पद-रजसे अपनेको पावन बनाना चाहिये।'

प्रमुक्ती ऐसी इच्छा जानकर गदाधर उन्हें साथ लेकर अद्वैताचार्यके घरपर पहुँचे। उस समय सत्तर वर्षकी अवस्थावाले वृद्ध आचार्य वड़ी श्रद्धाभक्तिके साथ तुल्सी-पूजन कर रहे थे। आचार्यके सिरके सभी वाल क्वेत हो गये थे। उनके तेजोमय मुखमण्डल्पर एक प्रकारकी अपूर्व आभा विराजमान थी, वे अपने सिकुड़े हुए मुखसे ग्रुद्धताके साथ गम्भीर स्वरमें स्तोत्रपाठ कर रहे थे। मुखसे भगवान् की स्तुतिके मधुर क्लोक निकल रहे थे और ऑखोंसे अश्रुओंकी धारा वह रही थी। उन परम भागवत वृद्ध वैष्णवके ऐसे अपूर्व भक्तिभावको देखकर प्रभु प्रेममें गद्गद हो गये। उन्हें भावावेशमें शरीरकी कुल भी सुध-बुध न रही। वे मूर्छा खाकर पृथ्वीपर बेहोश होकर गिर पड़े।

अद्वैताचार्यने जब अपने सामने अपने इष्टदेवको मूर्छित-दशामें पड़े दुए देखा, तब तो उनके आनन्दकी सीमा न रही। सामने रखी हुई पूजनकी थालीको उठाकर उन्होंने प्रमुक्ते कोमल पादपद्मोंकी अक्षत, धूप, दीप, नैवेद्य और पत्र-पुष्पोंसे विधिवत् पूजा की। उन इतने भारी ज्ञानी वृद्ध महापुरुषको एक बालकके पैरोंकी पूजा करते देख आश्चर्यमें चिकत होकर गदाधरने उनसे कहा—'आचार्य! आप यह क्या अनर्थ कर रहे हैं ? इतने भारी ज्ञानी, मानी और वयोदृद्ध पिण्डत होकर आप एक बच्चेके पैरोंकी पूजा करके उसके ऊपर पाप चढ़ा रहे हैं।'

गदाधरकी ऐसी बात सुनकर हँसते हुए आचार्य अद्वैतने उत्तर दिया— ग्गदाधर ! तुम थोड़े दिनोंके बाद इस बालकका महत्त्व समझने लगोगे। मभी वैष्णव इनके चरणोंकी पूजा कर अपनेको कृतकृत्य समझा करेंगे। अभी तुम मेरे इस कार्यको देखकर आश्चर्य करते हो । कालान्तरमें तुम्हारा यह भ्रम स्वतः ही दूर हो जायगा ।'

इसी वीच प्रभुको कुछ-कुछ बाह्यज्ञान हुआ। चैतन्यता प्राप्त होते ही उन्होंने आचार्यके चरण पकड़ लिये और वे रोते-रोते कहने लगे—प्रमो ! अब हमारा उद्धार करो। हमने अपना बहुत-सा समय व्यर्थकी बकवादमें ही बरवाद किया। अब तो हमें अपने चरणोंकी शरण प्रदान कीजिये। अब तो हमें प्रेमका थोड़ा-बहुत तत्त्व समझाइये। हम आपकी शरणमें आये हैं, आप ही हमारी रक्षा कर सकते हैं।

प्रभुकी इस प्रकारकी दैन्ययुक्त प्रार्थनाको सुनकर आचार्य भींचक्केन्से रह गये और कहने लगे—प्रभो ! अब मेरे सामने अपनेको बहुत न छिपाइये। इतने दिनतक तो छिपे-छिपे रहे, अब और कबतक छिपे ही रहनेकी इच्छा है ! अब तो आपके प्रकाशमें आनेका समय आ गया है।'

प्रभुने दीनताके साथ कहा--- 'आप ही हमारे माता-पिता तथा गुरू हैं। आपका जब अनुग्रह होगा, तभी हम श्रीक्रणप्रेम प्राप्त कर सकेंगे। आप ऐसा आशोर्वाद दोजिये कि हम वैश्णवेंकि सब्चे सेवक वन सकें।'

इस प्रकार बहुत देरतक परस्परमें दोनों ओरसे दैन्ययुक्त बातें होती रहीं । अन्तमें प्रमु गदाधरके साथ अपने घरको चले गये । इधर अद्वैताचार्य-ने सोचा—'ये मुझे छलना चाहते हैं, यदि सचमुच मेरा खप्न सत्य होगा और ये वे हो रात्रिवाले महापुरुष होंगे तो संकीर्तनके समय मुझे खतः ही अपने पास बुला लेंगे । अब मेरा नबद्वीपमें रहना ठीक नहीं ।' यह सोचकर वे नबद्वीपको छोड़कर शान्तिपुरके अपने घरमें जाकर रहने लगे ।



# श्रीवासके घर संकीर्तनारम्भ

चेतोद्र्यंणमार्जनं भवमहादावामिनिर्वापणं श्रेयःकरैतवचन्द्रिकावितरणं विद्यावधूजीवनम् । आनन्दाम्बुधिवर्द्धनं प्रतिपदं पूर्णामृतास्वादनं सर्वोत्मस्वपनं परं विजयते श्रीकृष्णसङ्गीर्तनम् ॥%

(पद्यावली अं०१०।१)

सम्पूर्ण संसार एक अज्ञात आकर्षणके अधीन होकर ही सब व्यवहार कर रहा है। अग्नि सभीको गरम प्रतीत होती है। जल सभीको शीतल ही जान पड़ता है। सर्दी-गरमी पड़नेपर उसके सुख-दुःखका अनुभव जीवमात्र-को होता है। यह बात अवश्य है कि स्थिति-भेदसे उसके अनुभवमें न्यूनाधिक्य-भाव हो जाय। किसी-न-किसी रूपमें अनुभव तो सब करते ही हैं।

इस जीवका आदि उत्पत्ति-स्थान आनन्द ही है। आनन्दका पुत्र होने-के कारण यह सदा आनन्दकी ही खोज करता रहा है। भी सदा आनन्दमें ही बना रहूँ' यह इसकी स्वामाविक इच्छा होती है। होनी भी चाहिये। कारण कि जनकके गुण जन्यमें जरूर ही आते हैं। इसल्यि आनन्दसे ही उत्पन्न होनेके कारण यह आनन्दमें ही रहना भी चाहता है और अन्तमें आनन्दमें ही मिल भी जाता है। जलका एक बिन्दु समुद्रसे पृथक् होता है, पृथक् होकर चाहे वह अनेकों स्थानमें भ्रमण कर आवे, किन्दु अन्तमें सर्वत्र

<sup>#</sup> जो श्रीकृष्ण-संतीर्तन चित्तरूपी दर्गणका मार्जन करनेवाला है, भवरूपी महादावाप्रिका शमन करनेवाला है, जीवोंके मङ्गलरूपी कैरवचित्रकाका वितरण करनेवाला है, विद्यारूपी वध्का जीवन है, आनन्दरूपी सागरका वर्द्धन करनेवाला है। प्रत्येक पदपर पूर्णामृतको आस्वादन करानेवाला है और जो सर्व प्रकारसे शीतलस्वरूप है उसकी विश्वेषरूपसे जय हो।

वूमकर उसे समुद्रमें ही आना पड़ेगा। समुद्रके अतिरिक्त उसकी दूसरी गति ही नहीं। भाप बनके वह बादलोंमें जायगा। बादलोंसे वर्षा बनकर पृथ्वीपर बरसेगा। पृथ्वीसे बहकर तालाबमें जायगा। तालाबसे छोटी नदीमें पहुँचेगा, उसमेंसे फिर बड़ी नदीमें, इसी प्रकार महानदके प्रवाहके साथ मिलकर वह समुद्रमें ही पहुँच जायगा। कभी-कभी क्षुद्र तालाबके संसर्गसे उसमें दुर्गन्धि सी भी प्रतीत होने लगेगी, किन्तु चौमासेकी महाबाढ़में वह सब दुर्गन्धि साफ हो जायगी और वह भारी वेगके साथ अपने निर्दिष्ट स्थानपर पहुँच जायगा।

मनन करनेवाले प्राणियोंका मन एक-सा ही होता है। सर्वत्र उसकी गति एक ही भाँतिसे सञ्चालन करती है। सम्पूर्ण शरीरमें चित्तकी वृत्तियाँ किसी एक निर्धारित नियमके ही साथ कार्य करती हैं। जीवका मुख्य लक्ष्य है अपने प्रियतमके साथ जाकर योग करना । उसे प्यारेके पास पहुँचे विना शान्ति नहीं, फिर वहाँ जाकर उसका बनकर रहना या उसीके स्वरूपमें अपनेको मिला देना, यह तो अपने-अपने भावोंके ऊपर निर्भर है। कुछ भी क्यों न हो। पास तो पहुँचना ही होगा । योग तो करना ही पड़ेगा । बिना योगके शान्ति नहीं। योग तभी हो सकता है, जब चित्तवत्तियोंका निरोध हो । चित्त बड़ा ही चञ्चल है, एकान्तमें यह अधिकाधिक उपद्रव करने लगता है। इसलिये इसके निरोधका एक सरल-सा उपाय यही है कि जिन्होंने पूर्वजन्मोंके ग्रुभ संस्कारोंसे साधन करके या भगवत्कृपा प्राप्त करके अपनी चित्तवृत्तियोंका थोड़ा-बहत या सम्पूर्ण निरोध कर लिया है, उन्हींके चित्तके साथ अपने चित्तको मिला देना चाहिये। कारण कि सजातीय वस्त अपनी सजातीय वस्तुके प्रति शीघ आकृष्ट हो जाती है। इसीलिये सत्सङ्ग और संकीर्तनकी इतनी अधिक महिमा गायी गयी है। यदि एक उद्देश्यसं एक-मन और एक-चित्त होकर जो भी साधन किया जाय, तो पृथक-पृथक् साधन करनेकी अपेक्षा उसका महत्त्व सहस्रों गुणा अधिक होता है और विशेषकर इस ऐसे घोर कलियुगके समयमें जब सभी खाद्य-पदार्थ भाव-दोधने

दूषित हो गये हैं तथा विचार-दोषसे गिरिशिखर, एकान्त स्थान आदि सभी स्थानोंका वायुमण्डल दूषित वन गया है, ऐसे घोर समयमें सत्पुरुषोंके समृहमें रहकर निरन्तर प्रेमसे श्रीकृष्ण-संकीर्तन करते रहना ही सर्वश्रेष्ठ साधन है। स्मृतियोंमें भी यही वाक्य मिलता है 'संघे शक्तिः कली स्मृता' कलियुगमें क्सी प्रकारके साधन सङ्घ-शक्तिसे ही फलीभृत हो सकते हैं और कलियुगमें क्सलों केशवकीर्तनात्' अर्थात् केशव-कीर्तन ही सर्वश्रेष्ठ साधन है। इसिलये इन सभी वातोंसे यही सिद्ध हुआ कि कलिकालमें सव लोग एक-चित्त और एक-मनसे एकान्त स्थानमें निरन्तर केशव-कीर्तन करें तो प्रत्येक साधकको अपने-अपने साधनमें एक दूसरेसे बहुत अधिक मदद मिल सकती है। यही सब समझ-सोचकर तो संकीर्तनावतार श्रीचैतन्यदेवने संकीर्तनकी नींव डाली। वे इतने बड़े भावावेशमें आकर भी वनोंमें नहीं भाग गये। उस प्रेमोन्मादकी अवस्थामें जिसमें कि घर-बार, भाई-बन्धु सभी भूल जाते हैं, वे लोगोंमें ही रहकर श्रीकृष्ण-कीर्तन करते रहे और अपने आचरणसे लोक-शिक्षा देते हुए जगहुद्धार करनेमें संलग्न-से ही बने रहे। यही उनकी अन्य महापुरुषोंने विशेषता है।

महाप्रभुकी दशा अब कुछ-कुछ गम्भीरताको धारण करती जाती है। अब वे कभी-कभी होशमें भी आते हैं और भक्तोंसे परस्परमें वातें भी करते हैं। चिरकालसे आशा लगाये हुए बैठे कुछ भक्त प्रभुके पास आये और सभीने मिलकर प्रतिदिन संकीर्तन करनेकी सलाह की। प्रभुने सबकी सम्मति सहर्ष स्वीकार की और भक्ताग्रगण्य श्रीवासके घर संकीर्तनका सभी आयोजन होने लगा। रात्रिके समय छँटे-छँटे भगवन्द्रक्त वहाँ आकर एकत्रित होने लगे। प्रभुने सबसे पहले संकीर्तन आरम्भ किया। सभीने प्रभुका साथ दिया। संकीर्तन करते-करते प्रभु भावावेशमें आकर ताण्डव-नृत्य करने लगे। शरीरकी किञ्चित्मात्र भी सुध-बुध नहीं रही। एक प्रकारके महाभावमें मगन होकर उनका शरीर अलातचक्रकी भाँति निरन्तर घूम रहा था। न तो

किसीको उनके पद ही दिखायी देते थे और न उनका घूमना ही प्रतीत होता था, तृत्य करते-करते उन्हें एक प्रकारकी उन्मादकारी वेहोशी-सी आ गयी और उसी वेहोशीमें वे मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । भक्तोंने इन्हें बड़े यत्नसे उठाया । थोड़ी देरके अनन्तर इन्होंने रोते-रोते भक्तोंसे कुछ कहना आरम्भ किया—प्भाई ! मैं क्या करूँ, मेरा मन अब मेरे वशमें नहीं है । मैं जो कहना चाहता हूँ, उसे कह नहीं सकता । कितने दिनोंसे मैं दुमसे एक बात कहनेके लिये सोच रहा हूँ, किन्तु उसे अभीतक नहीं कह सका हूँ । आज मैं तुमलोगोंसे उसे कहूँगा । तुमलोग सावधानीके साथ अवण करो । '

प्रमुके ऐसा कहनेपर सभी भक्त स्थिर-भावसे चुपचाप बैठ गये और एकटक होकर उत्सकताके साथ प्रभके मखचन्द्रकी ओर निहारने लगे। प्रमुने साहस करके गम्भीरताके साथ कहना आरम्भ किया--(आपलोग तो अपने परम आत्मीय हैं, आपके सामने गोप्य ही क्या हो सकता है ! इसलिये सबके सामने प्रकट न करने योग्य इस बातको मैं आपके समक्ष बताता हैं। जब मैं गयासे लौट रहा था। तब नाटशाला ब्राममें एक श्याम-वर्णका परम सुन्दर बालक मेरे समीप आया । उसके लाल-लाल कोमल चरणोंमें सुन्दर नूपुर बँधे हुए थे। पैरोंकी उँगलियाँ बड़ी ही सुहावनी तथा क्रमसे छोटी-बड़ी थीं। कमरमें पीताम्बर बँधा हुआ था। पेट त्रिवलीसे युक्त और नाभि गोल तथा गहरी थी। वक्षः खल उन्नत और मांससे भरा हुआ था। गलेकी एक भी हड्डी दिखायी नहीं देती थी। गलेमें वनमाला तथा गुर्ज्जोकी मालाएँ पड़ी हुई थीं। कानोंमें सुन्दर फुण्डल सलमल कर रहे थे। वह कमलके समान दोनों मनोहर नेत्रोंसे तिरछी निगाहसे मेरी ओर देख रहा था, उसके सुन्दर गोल कपोलोंके ऊपर काली-काली लटें लहरा रही थीं। वह मन्द-मन्द मुस्कानके साथ मुरली बजा रहा था। उस मुरलीकी मनोहर तानको सनकर मेरा मन मेरे वशमें नहीं रहा । मैं बेहोश हो गया और फिर वह बालक न जाने कहाँ चला गया !' इतना कहते-कहते प्रभ

बेहोरा हो गये। उनकी आँखोंसे अश्रुधारा बहने लगी। शरीरके सम्पूर्ण रोम बिल्कुल खड़े हो गये। वे मूर्चिलत दशामें ही इस स्ठोकको पढ़ने लगे—

अमून्यधन्यानि दिनान्तराणि

हरे ! स्वदालोकनमन्तरेण।

अनाथबन्धो ! करुणैकसिन्धो !

हा इन्त ! हा इन्त !! कथं नयामि ॥%

( कृष्णकर्णामृत ४१ )

प्रभु इस स्रोकको गद्गद-कण्ठसे वार-वार पढ़ते और फिर बेहोश हो जाते। योड़ा होश आनेपर फिर इसे ही पढ़ने लगते। जैसे-तैसे भक्तोंने प्रभुको स्रोक पढ़नेसे रोका और वे योड़ी देरमें प्रकृतिस्थ हो गये। इस प्रकार उनकी ऐसी दशा देखकर सभी उपस्थित भक्त अश्र-विमोचन करने लगे, यों वह पूरी रात्रि इसी प्रकार संकीर्तन ओर सत्सङ्गमें ही ब्यतीत हुई।

इस प्रकार श्रीवास पण्डितके घर नित्य ही कीर्तनका आनन्द होने लगा। रात्रिमें जब मुख्य-मुख्य भक्त एकत्रित हो जाते, तब घरके किवाइ भीतरसे बन्द कर दिये जाते और फिर कीर्तन आरम्भ होता। कीर्तनमें खोल, करताल, मृदङ्ग, मजीरा आदि सभी वाद्य लय और स्वरके साथ बजाये जाते थे। प्रमु सभी भक्तोंके बीचमें खड़े होकर नृत्य करते थे। अब इनका नृत्य बहुत ही मधुर होने लगा। सभी भक्त आनन्दके आवेशमें आकर अपने आपेको भूल जाते और प्रमुके साथ नृत्य करने लगते। प्रमुके शारीरमें स्तम्भ, स्वेद, रोमाञ्च, स्वरभङ्ग, कम्प, वैवर्ण्य तथा प्रलय आदि

<sup>\*</sup> हे करुणाके सिन्धो ! हे अनायोंके एकमात्र बन्धो ! हे हरे ! इन व्यर्थके | दिनोंको, जिनमें कि तुम्हारे दर्शनोंसे बिखत रहा हूँ, हे नाथ ! हे जजनाथ ! मैं किस प्रकार व्यतीत करूँ !

सभी सालिक भावोंका उदय होता । भक्त इनके अद्भुत भावोंको देखकर मुग्ध हो जाते और भावावेशमें आकर खूब जोरोंसे संकीर्तन करने लगते । सभी सहृदय थे, सभीका चित्त प्रभुसे मिलनेके लिये सदा छटपटाता रहता था, किसीके भी मनमें मान-सम्मान तथा दिखावेपनके भाव नहीं थे। सभीके हृदय गुद्ध थे, ऐसी दशामें आनन्दका पृछना ही क्या है ? वे सभी स्वयं आनन्दसल्प ही थे। भक्त परस्परमें एक दूसरेकी वन्दना करते, कोई-कोई प्रेममें विद्वल होकर प्रभुके पैरोंको ही पकड़ लेते। बहुत-से परस्परमें ही पैर पकड़-पकड़ रुदन करते। इस प्रकार सभी प्रेममय कृत्योंसे श्रीवास प एंडतका घर प्रेम-पयोधि बन गया था। उस प्रेमार्णवमें प्रवेश करते ही प्रत्येक प्राणी प्रेममें पागल होकर स्वतः ही नृत्य करने लगता था। वहाँ प्रभुके संसर्गमें पहुँचते ही सभी संसारी विषय एकदम भूल जाते थे। भक्तों-का हृदय स्वयमेव तड़फड़ाने लगता था।

गदाधर इनके परम अन्तरङ्ग थे। ये सदा प्रभुकी ही सेवामें बने रहते। एक दिन ये भोजनके अनन्तर मुख्युद्धिके निमित्त प्रभुको पान दे रहे थे। प्रभुने प्रेमावेशमें आकर अधीर बालककी भाँति पूछा—'गदाधर! मैया, तुम ही बताओ, मेरे कुण्ण मुझे छोड़कर कहाँ चले गये? भैया! मैं उनके बिना जीवित नहीं रह सकता। तुम सच-सच मुझे उनका पता दो, वे जहाँ भी होंगे, मैं वहीं जाकर उनकी खोज कहाँ। और उनसे लिपटकर खूब पेटमरके रोऊँगा। तुम बता भर दो कि वे गये कहाँ?'

गदाधरने बात टालनेके लिये कह दिया—'आप तो बैसे ही व्यर्थमें अधीर हुआ करते हैं। मला, आपके कुष्ण कभी आपको छोइकर अन्यत्र जा सकते हैं ? वे तो हर समय आपके हृदयमें विराजमान रहते हैं।'

यह सुनकर आपने उसी अधीरताके साथ पूछा—क्या प्यारे कृष्ण अब भी मेरे हृदयमें बैठे हैं ?' गदाधरने कुछ देरके बाद कहा—'बैठे क्यों नहीं हैं। अब वे आप-के हृदयमें विराजमान हैं और मदा ही रहते हैं।'

इतना सुनते ही बड़े आनन्द और उछासके साथ प्रभु अपने बड़े-बड़े नखोंसे हृदयको विदारण करने लगे। वे कहने लगे---भैं हृदय फाड़-कर अपने कृष्णके दर्शन करूँगा। वे मेरे पास ही छिपे बैठे हैं और मुझे दर्शनतक नहीं देते! इस हृदयको चीर डालूँगा। इस प्रकार करते देख गदाधरको बहुत दु:ख हुआ और उन्होंने भाँति-भाँतिकी अनुनय-विनय करके इन्हें इस कामसे निवारण किया। तय ये बहुत देरके बाद होशमें आये।

एक दिन रात्रिमें प्रसु शय्यापर शयन कर रहे थे। गदाधर उनकी चरण-सेवामें संख्य थे, चरण-सेवा करते-करते गदाधरने अपना मस्तक प्रमुके पादपद्मोंमें रखकर गद्भद-कण्ठसे प्रार्थना की—-ध्यभी! इस अधमको, किन पापोंके परिणामस्वरूप श्रीकृष्ण-प्रेमकी प्राप्ति नहीं होती ? आप तो दीनवत्सल हैं, मुझे साधनका वल नहीं, छुभ कर्म भी मैं नहीं कर सकता। तीर्थयात्रा आदि पुण्य कार्योंसे भी मैं बिच्चत हूँ; मुझे तो एकमात्र श्रीचरणोंका ही सहारा है। मेरे ऊपर कय कृपा होगी ? प्रभो ! कवतक मैं इसी प्रकार प्रेमविहीन शुष्क जीवन विताता रहँगा ?

उनकी इस प्रकार कातर-वाणी सुनकर प्रमु प्रसन्त हुए और उन्हें आश्वासन देते हुए कहने लगे— 'गदाधर ! तुम अधीर मत हो, तुम तो श्रीकृष्णके अत्यन्त ही प्यारे हो । दीन ही तो भगवान्को सबसे प्रिय है । विना दीन-हीन बने कोई प्रमुको प्राप्त कर ही नहीं सकता । जिन्हें अपने ग्रुपकमोंका अभिमान है या उप्र साधनोंका मरोसा है, वे प्रमुकी महती कृपाके अधिकारी कभी हो ही नहीं सकते । प्रमु तो अकिञ्चनप्रिय हैं, निष्किञ्चन बननेपर ही उनकी कृपाकी उपलब्धि हो सकती है । तुम्हारे भाव

पूरे निष्किञ्चन भक्तके-से हैं। जब तुम सच्चे हृदयसे निष्किञ्चन बन गये तब फिर तुम्हें श्रीकृष्ण-प्रेमकी प्राप्तिमं देर न होगी । कल गङ्गास्नानके बाद तुम्हें प्रसुकी पूर्ण कृपाका अनुभव होने लगेगा।'

प्रभुकी ऐसी बात सुनकर गदाधरकी प्रसन्नताका वारापार नहीं रहा । वे रात्रिभर प्रेममें मग्न होकर आनन्दाश्र बहाते रहे, वे एक-एक घड़ीको गिनते रहे कि कब प्रातःकाल हो और कब मुझे प्रेम प्राप्त हो । प्रतीक्षामें उनकी दशा पागलोंकी-सी हो गयी, वे कभी तो उठकर बैठ जाते, कभी खड़े होकर नृत्य ही करने लगते । कभी फिर लेट जाते और कभी आप-ही-आप कुछ सोचकर जोरोंसे हँसने लगते । प्रभु उनकी दशा देखकर बड़े ही प्रसन्न हुए । प्रातःकाल गङ्गा-स्नान करते ही वे आनन्दमें विभोर होकर नृत्य करने लगे। वे प्रेमासवको पीकर उन्मत्त-से प्रतीत होते थे, मानो उन्हें उस मधुमय मनोज्ञ मदिराका पूर्णरूपसे नशा चढ़ गया हो। उन्होंने प्रेमरसमें निमम हुए अल्साने से नेत्रोंसे प्रमुकी ओर देखकर उनके पाद-पद्योंमें प्रणाम किया और कृतज्ञता प्रकट करते हुए कहने लगे--प्रभो ! आपने इस अधम पापीको भी प्रेम-प्रदान करके अपने पतितपावन पुण्य नामका यथार्थ परिचय करा दिया। आपकी कृपा जीवोंपर सदा अहैतुकी ही होती है। मुझ साधनहीनको भी दुस्लाध्य प्रेमकी परिधितक पहुँचा दिया । आपको सब सामर्थ्य है । आप सब कछ कर सकते हैं।

प्रभुने उनकी ऐसी दशा देखकर अधीरताके साथ कहा—पादाधर ! कृपाछ श्रीकृष्णने तुम्हारे ऊपर कृपा कर दी। अब तुम उनसे मेरे लिये भी प्रार्थना करना ।

गदाधरने अत्यन्त ही दीनताके साथ कहा—'प्रभो ! मैं तो आपको ही इसका कारण समझता हूँ। इस प्रेमको आपकी ही दयाका फल समझता हूँ, आपसे भी भित्र कोई दूसरे कृष्ण हैं, इसका मुझे पता नहीं।'यह कहते-कहते गराधर प्रेममें विद्वल होहर रूदन करने लगे।

शुक्राम्यर ब्रह्मचारीजीने भी गदाधरकी ऐसी दशा देखी। उनके अन्तःकरणमें भी प्रेम-प्राप्तिको उत्कट इच्छा उत्यन्न हो गयी। वे भी गदाधरकी भाँ ते अने आपे हो भूलकर प्रेममें उन्मत्त होना चाहते थे। उनका हृदय भी प्रेमासवको पान करनेके लिये अधीर हो उठा। दूसरे दिन वे भिक्षा करके आ रहे थे। रास्तेमें गङ्गा जाते हुए प्रभु उन्हें मिल गये। प्रभुको देखते हो वे वयो हुद्ध ब्रह्मचारी उनके पैरे में लिपट गये। प्रभुको देखते हो वे वयो हुद्ध ब्रह्मचारी उनके पैरे में लिपट गये। प्रभुको सङ्गोच प्रकट करते हुए कहा—-भैं आपके पुत्रके समान हूँ। आपने बाल्यकालते ही पिताकी भाँति मेरा लालन-पालन किया है और गोदमें लेकर प्रेमपूर्वक खिलाया है। आप यह क्या अनर्थ कर रहे हैं, क्यों मेरे ऊपर पाप चढा रहे हैं?

प्रभुकी इन बातों को सुनकर कातर-भावसे ब्रह्मचारी जीने कहा—'प्रभो ! अब हमारी बहुत छलना न की जिये । इस व्यर्थके जीवनको बिताते बिताते विद्यात सुका सहार का स्वीत के क्षेत्र पहुँचाकर काशी, काञ्ची, अवन्तिका आदि सभी पवित्र पुरियों और पुण्य-तीयों की पैदल ही यात्रा की । घर परसे सुद्धा सुद्धा अन्न माँगकर हमने अपनी जीविका चलायी । अब तो हमें श्रीकृष्ण प्रेमका अधिकारी बना देना चाहिये । अब हमें किसी भी प्रकार प्रसुप्पेम प्रांत हो, यही पूज्य पाद-पद्धों में विनीत प्रार्थना है।'

ब्रह्मचारीजीशी बातें सुनकर प्रभु कुछ भी नहीं बोले । वे ब्रह्मचारीजी-की ओर देखकर मन्द-मन्द भावते खड़े मुस्करा रहे थे । ब्रह्मचारीजी प्रभुकी मुसकराहटका अर्थ समझ गये । वे अधीर होकर अपने आप ही कह उठे— 'प्रभो ! हम तीर्थयात्राओंका कथन करके अपना अधिकार नहीं जता रहे

चै॰ च० ख॰ २---४---

हैं। हम तो दीनभावते एकमात्र आपकी शरण होकर प्रेमकी याचना कर रहे हैं। हमें श्रीकृष्ण-प्रेम प्रदान कीजिये।

भावावेशमें प्रसुके मुखसे स्वतः ही निकल पड़ा—'जाओ दिया। दिया।'

वस, इतना सुनना था कि ब्रह्मचारी सब कुछ भूलकर प्रेमावेशमें भरकर पागलोंकी भाँति नृत्य करने लगे। वे नृत्य करते करते उन्मत्तकी भाँति मुखते कुछ प्रलाप-सा भी करते जाते थे। प्रभु उनकी ऐसी विचित्र दशा देखकर प्रेममें गद्गद हो गये और उनकी झोलीमेंसे धानमिश्रित भिक्षा-के सूले चावलोंको निकाल-निकालकर चवाने लगे, मानो सुदामाके प्रति प्रेम प्रकट करते हुए कृष्ण उनके घरकी चावलोंकी कनीको चवा रहे हों। इन दोनोंके इस प्रकार प्रेममय व्यवहारको देखकर सभी दर्शक चिकत से हो गये और वार-बार प्रभुके प्रेमकी प्रशंसा करने लगे। शुक्काम्बर ब्रह्मचारी भी अपनेको कृतकृत्य समझकर प्रेममें विभोर हुए अपनी कुटियामें चले गये।

इस प्रकार भक्तोंके हृदयमें प्रमुके प्रति अधिकाधिक सम्मानके भाव बढ़ने छगे। प्रभु भी भक्तोंपर पहिलेसे अत्यधिक प्रेम प्रदर्शित करने लगे। श्रीवास पण्डितके घर संकीतनका आरम्भ माघमासमें हुआ था, परन्तु दो ही तीन महीनेमें इसकी चर्चा चारों ओर फैल गयी और बहुत से दर्शनार्थी संकीर्तन देखनेकी उत्सुकतासे रात्रिमें श्रीवास पण्डितके घरपर आने लगे। किन्तु संकीर्तनके समय घरका फाटक बंद कर दिया जाता था, इसल्यिये सभी प्रकारके लोग भीतर नहीं जा सकते थे। बहुत-से लोगोंको तो निराश होकर ही द्वारपरसे लोटना पड़ता था। संकीर्तनमें खास-खास भक्त हो भीतर जा सकते थे। उस समय संकीर्तनका यही नियम निर्धारित किया गया था।

#### धीर-भाव

निन्दन्तु नीतिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु
छक्ष्मीः समाविशतु गच्छतु वा यथेच्छम्।
अधैव वा मरणमस्तु युगान्तरे वा
न्याय्यात्पथः प्रविचछन्ति पदं न धीराः॥
७ (भर्तु० श० नी० ८४)

नियमोंका बन्धन सबको अखरता है। सभी प्राणी नियमोंके बन्धनींको परिस्थाय करके स्वाधीन होना चाहते हैं, इसका कारण यही है कि प्राणीमात्रकी उत्पत्ति आनन्द अथवा प्रेमसे हुई। प्रेममें किसी प्रकारका नियम नहीं होता। प्राणीमात्रको प्रेम-पीयूपकी ही पिपासा है। सभी इसी परमिय पयके अभावमें अधीर होकर छटपटाते से नजर आते हैं और सभी प्रकारके बन्धनोंको छिन्न-भिन्न करके उसके समीपतक पहुँचना चाहते हैं, किन्तु बिना नियमोंका पालन किये उसतक पहुँचना भी असम्भव है। प्रेमके चारों और नियमकी परिस्वा खुदी हुई है। बिना उसे पार किये हुए कोई प्रेम-पीयूपतक पहुँच ही नहीं सकता। यह ठीक है, कि प्रेम स्वयं

<sup>#</sup> नीतिनिपुण पुरुष चाहे निन्दा करें, चाहे रतिः; लक्ष्मी चाहे रहे या स्वेच्छापूर्वक कहीं अन्यत्र चली जायः; चाहे आज ही मृत्यु आ जाय या युगीतक जीवित बने रहें। धीर पुरुष इन सब बातोंकी तिनक भी परवा नहीं करते, उन्होंने धर्म समझकर जिस कामको प्रहण कर लिया है, उससे वे कैसी भी विपत्ति पड़ने-पर विचलित नहीं होते।

नियमोंसे अतीत हैं। उसके समीप कोई नियम नहीं, किन्तु साथ ही वह नियमके विना प्राप्त भी नहीं हो सकता।

एक बार किसी भी प्रकार सही, प्रेमसे पृथक् हो गये अथवा अपनेको उससे पृथक् मान ही बैठे तो बिना नियमोंकी सहायताके उसे फिरते प्राप्त नहीं कर सकते । प्रेमको प्राप्त करनेका एकमान साधन नियम ही है। जो प्रेमके नामसे नियमोंका उछ्ज्ञ्ज्ञ्ज्ञ करके विषय छोड़्यताके वशीभूत होकर अपनी इन्द्रियोंको उनके प्रिय भोगोंसे तृप्त करते हैं, वे दम्भी हैं। प्रेमके नामसे इन्द्रिय-वासनाओंको तृप्त करना ही उनका चरम छक्ष्य है। प्रेम तो कल्पतक है, उसकी उपासना जो मनुष्य जिस भावसे करेगा, उसे उसो वस्तुकी प्राप्ति होगी। जो प्रेमके नामसे अच्छे-अच्छे पदायांको ही चाहते हैं, उन्हें वे ही मिछते हैं। जो प्रेमके नामसे अच्छे-अच्छे पदायांको ही चाहते हैं, उन्हें उनके इच्छानुसार विषयोंकी ही प्राप्ति होती है, किन्तु जो प्रेमके नामसे प्रेमको ही चाहते हैं और प्रेमके सिवा यदि त्रिछोकीका राज्य भी उनके सामने आ जाय तो उसे भी वे प्रेमके पीछे उकरा देते हैं।

बहुधा लोगोंको कहते सुना है प्स्वर्गके सुखोंकी तो बात ही क्या है, हम तो मोक्षको भी ठुकरा देते हैं। ये सब कहनेकी ही बातें हैं, सुन्दर मिठाईको देखकर ही जिनके मुखमें पानी भर आता है, वे स्वर्गके दिव्य-दिव्य भोगोंको भला कैंसे ठुकरा सकेंगे ? वे अज्ञ पुरुष स्वर्गके सुखोंसे अनिभन्न हैं। जिसने चिरकालतक नियमोंका पालन नहीं किया है, उसका चित्त अपने वहा हो सकेगा, वह कभी प्रेमी बन सकेगा, इसका अनुमान त्रिकालमें भी नहीं किया जाता।

नियमोंका पालन करनेमें सभीको हुँझलाहट होती है, किन्तु जो धीर पुरुष हैं, जिनके ऊपर प्रभुकी कुपा है, वे तो मनको मारकर इच्छाके विषद्ध भी नियमोंका पालन करते हैं और धीरे-धीरे नियमोंके पालनसे उनमें हदता, तत्मरता, नम्रता तथा दीनता और सहनशीलता आदि सर्इतियाँ आने लगती हैं। जो नियमोंसे खुँझलाकर उन्हें छिन-भिन्न करना चाहते हैं, उनके हृदयमें पहिले तो नियमोंके प्रति हेप उत्पन्न होता है, देपसे उस नियमके विषद्ध प्रचार करनेकी इच्छा उत्पन्न होता है। हेपबुद्धिसे किसीके विषद्ध प्रचार करनेकी श्रेष्ठ उत्पन्न होता है। कोधसे उस काममें इतनी अधिक आसक्ति हो जाती है कि उसके विषद्ध प्रचार करनेके लिये वह बुरे-बुरे पृणित उपार्योको भी काममें लाने लगता है। उन बुरे कामोंसे ही उसका सर्वस्व नाश हो जाता है।

महाप्रभुका कीर्तन बंद मकानमें होता था । ऐसा उस समय भक्तोंने नियम बना रखा था कि अनिधकारियोंके पहुँचनेसे भावोंमें सांसारिकताका समावेश न होने पावे । लोगोंके हृदयोंमें संकीर्तनको देखनेकी उत्सुकता उत्पन्न हुई। उन्हें यह नियम बहुत ही अखरने लगा। उन्हें प्रभक्ते इस नियम के प्रति झुँझलाहट होने लगी। जो श्रद्धावान् थे, वे तो अपने मनको झँश अहटको रोककर धैर्यके साथ प्रतीक्षा करने छगे और कीर्तनके अन्तमें उन्होंने नम्रतापूर्वक कीर्तनमें प्रवेश करनेकी प्रार्थना की । उन्हें अधिकारी समझकर दूसरे दिनसे प्रवेश करनेकी अनुमति मिल गयी और वे उसो नियमपालन हे प्रभावसे जीवनमें उत्तरोत्तर उन्नति करते हुए सर्वृत्तियोंकी वृद्धिके द्वारा प्रभुके पाद-पद्मीतक पहुँच गये। किन्त जो उस नियम हे कारण अपनी झुँझलाइटको नहीं रोक सके, उन्हें संकीर्तनके प्रति द्वेष उत्तक हुआ। द्वेषके कारण वे वैष्णवींके शत्र बन गये। संकीर्तनके विरुद्ध प्रचार करने लगे और संकीर्तनको नष्ट करनेके लिये भाँति-भाँतिके बुरे-बुरे उपाय काममें लाने लगे । उनके कूर कमोंके द्वारा संकोर्तन नष्ट नहीं हुआ। प्रत्युत विरोध हे कारण उपकी तो अधिकाधिक इब्रि ही हुई, किन्तु वे दुष्ट-खभावके मनुष्य स्वयं अधोगतिके अधिकारी हुए । उन्होंने ग्रुभ नियमके प्रति असहिष्णुताके भाव प्रदर्शित करके अपने आपको गड्ढेमें गिरा दिया । इन विरोधियों के ही कारण संकीर्तन देशव्यापी वन सका । इस प्रकार इन तुष्ट-पुरुपों के विरोधि भी महापुरुपों के सत्कापों में बहुत-सी सहायता मिलती है । इसल्विये सत्पुरुपों के ग्रुभ कामों का दुष्ट-प्रकृति के पुरुप कितना भी विरोध करें, वे उससे घयड़ाते नहीं, किन्तु उस विरोधके कारण और भी दूने उत्साहके साथ उस कार्यमें प्रवृत्त हो जाते हैं।

संशितनिक विरोधियोंने संग्रीतिनको रोकनेके लिये भाँति-भाँतिके उपाय किये, लोगोंमें उनके प्रति हुरे भाव उत्पन्न किये, लोगोंको संग्रीतिनके विषद्ध उभाइा, उसकी अनेकों प्रकारसे निन्दा की, किन्तु वे सभी कामोंमें असफल ही रहे।

इस प्रकार महाप्रमु अपने प्रेमी भक्तों के सहित श्रीकृष्णसंकीर्तनमें सदा संख्य रहने लगे, किन्तु कुछ बहिमुंख वृत्तिवाले पुरुष संकीर्तन के विरोधी बन गये। रात्रिभर संकीर्तन होता था, भक्तगण जोरोंसे 'हरि बोल' 'हरि बोल' की ध्वान करते। आसगासके लोगों के निद्रासुखमें विध्न पड़ता, इसल्ये वे माँति-माँतिसे कीर्तनके विरद्ध भाव फैलाने लगे। कोई कहता—ध्ये सब लोग पागल हो गये हैं, तभी तो रात्रिभर चिल्लाते रहते हैं, पया बतावें इनके कारण तो सोना भी हराम हो गया है! कोई कहता—सब एक से ही इकट्ठे हो गये हैं। ज्ञान, योग, तप, जपमें तो बुद्धिको आवस्यकता होतो है, परिश्रम करना पड़ता है। इसमें कुछ करना धरना तो पड़ता ही नहीं। चिल्लाना हो है, सो सभी तरहके लोग मिलकर चिल्लाते रहते हैं।

कोई बीचमें ही कह उठता—'अजी ! हत्याकी जड़ तो यह श्रीवासिया बामन ही है । भीखके रोट लग गये हैं। माँगकर खाते हैं, मस्ती आ गयी है, चार पैसे पासमें हो गये हैं, उन्हींकी गर्मीके कारण रात्रिभर चिल्लाता रहता है और भी दस बीस वेकार लोगोंको इकडा कर लिया है। इसके पीछे इम सभी लोगोंका नादा होगा।

इतनेमें ही एक कहने लगा—भीने आज ही सुना है। राजाकी तरफते दो नार्वे सभी कीर्तन करनेवालोंको बाँधकर ले जानेके लिये आ रही हैं। साथमें एक फीज भी आवेगी जो श्रीवासके घरको तोड़-फोड़कर गङ्गाजीमें बहा देगी और सभी कीर्तन करनेवालोंको पकड़ ले जायगी।

इस बाति भयभीत होकर कुछ छोग कहने छगे— भाई ! इसमें हमारा तो कुछ दोष है ही नहीं, हम तो साफ कह देंगे कि हम कीर्तनमें जाते ही नहीं, अमुक-अमुक छोग किवाइ बंद करके भीतर न जाने क्या-क्या किया करते हैं !'

कुछ लोगोंने सम्मित दी—'जवतक प्रौज न आने पाये उससे पहिले ही काजीसे जाकर कीर्तनकी शिकायत कर आवें और उससे जता आवें कि इस वेदिविरुद्ध अशास्त्रीय कार्यमें हमारी यिल्कुल सम्मित नहीं है। न जाने ये स्त्रियोंको साथ लेकर क्यान्या कर्म करते रहते हैं! माद्रम पड़ता है, ये लोग वाम-मार्गकी पद्धतिसे पञ्च-मकारोंके साथ उपासना करते हैं । कपरसे लोगोंको सुनानेके लिये तो जोर-जोरसे श्रीकृष्ण-कीर्तन करते हैं और भीतर मास, मिदरा, मछली, मैथुन आदि वाम-मार्गियोंके साधनोंका प्रयोग करते हैं। इससे यही ठीक होगा कि पहिलेस ही काजीको जता दें। यह वात लोगोंको पसंद आयी और कुछ लोगोंने जाकर नवद्वीपके काजीके सामने संकीर्तनकी शिकायत की। सब बातें सुनकर काजीने कह दिया—'आवलोग किसी वातकी चिन्ता न करें, हम कीर्तनको बंद करा देंगे।' इस उत्तरको सुनकर शिकायत करनेवाले प्रसन्नतापूर्वक अपने-अपने स्थानोंको लीट आये।

अव तो बाजारमें संकीर्तनके सम्यन्धमें भाँति-भाँतिकी अफवाएँ उड़ने लगीं। कोई कहता—'इनके जोर-जोरसे चिल्लानेसे भगवान् भी नाराज हो जायँगे और इसके परिणामस्तरूप सम्पूर्ण देशमें दुर्भिक्ष पड़ने लगेगा।' कोई उसकी बातका नम्रताकेसाथ खण्डन करता हुआ कहता—'यह तो नहीं कह सकते कि भगवान् नाराज हो जायँगे, वे तो घट-घट-गारी अन्तर्यामी हैं, सबके भावोंको जानते हैं और सबकी सहते हैं किन्तु यदि ये धारेधारे नाम-सरण करें तो क्या इससे पुण्य न होगा ? रातभर 'हा-हा, हू-हू' मचाते रहनेसे क्या लाम ?'

उसी समय कोई अपने हृदयकी जलनको शान्त करनेके भाव**रे** द्वेषबुद्धिसे कहता—-'अब दो ही चार दिनोंमें इन्हें अपनो भक्ति और संकीर्तनका मजा मिल जायगा। श्रीवासको खैर नहीं है।'

इन सभी बातोंको श्रीवास पण्डित भी सुनते। रोज-रोज सुननेसे उनके मनमें भी बुछ-कुछ भय उत्पन्न होने लगा। वे सोचने लगे—- गोइदेशका राजा हिन्दू तो है नहां। हिन्दू-धर्मका विरोधी यवन है, यदि वह ऐसा करे भी तो कोई आश्चर्य नहीं, फिर हमारे बहुत-से हिन्दू भाई ही तो संकीर्तन के विरुद्ध कार्जाके पास जाकर शिकायत कर आये हैं। ऐसी स्थितिमें बहुत सम्भव है, हम सब लोगोंको भाँति-माँतिके कष्ट दिये जायँ।

लोगों के मुखसे ऐसी-ऐसी बार्ते सुनकर कुछ भोले भक्त तो बहुत ही अधिक डर गथे। वे श्रीवास पिण्डित के पास आकर सलाह करने लगे कि अब क्या करना चाहिये। कोई-कोई तो भयभीत होकर यहाँतक कहने लगे कि यदि ऐसा ही हो तो थोड़े दिन के लिये हमलोगों को देश छोड़ कर चले जाना चाहिये। उन सबकी बार्ते सुनकर श्रीवास पिण्डित ने कहा— भाई। अब जो होना होगा सो होगा। श्रीगृतिंह भगवान् सब भला हो करेंगे।

हम श्रीकृष्ण-कीर्तन ही तो करते हैं। देखा जायगा। जो कष्ट आवेगा, उसे सहेंगे।' श्रोवासाण्डतने भक्तोंको तो इस भाँति समझा दिया। किन्तु उनके मनमें भय बना ही रहा। तो भी उन्होंने अपने मनोगत भावोंको प्रमुक्ते सम्मुख प्रकट नहीं किया। प्रमु तो सबके भावोंको समझनेवाले थे, उन्होंने भक्तोंके भावोंको समझ लिया कि ये यवन राजांके कारण कुछ भयभीतन्ते हो गये हैं। इसलिये इन्हें निर्भय कर देना चाहिये।

एक दिन प्रभुने अपने सम्पूर्ण शरीरमें सुगन्धित चन्दन लगाया। षुँपराले काले-काले सुन्दर बालोंमें सुगन्धित तैल डाला। मूल्यवान स्वच्छ और महोन वस्त्र पहिने और साथमें दो-चार भक्तोंको लेकर गङ्गा-किनारेकी भोर चल पड़े। उनके अरुण अधर पानकी लाली लगनेसे और भी अत्यधिक अरुण बन गये थे। नेत्रोंमेंसे प्रसन्नता प्रकाशित हो रही थी। मुखकमल शरत्पृर्णिमाके चन्द्रके समान खिला हुआ था। वे मन्द-मन्द मुस्कानके साथ भक्तोंके आनन्दको वर्धन करते हुए गङ्गाजीके घाटींपर इधर-से उधर टहलने लगे। जो साचिक प्रकृतिके भगवत-भक्त थे, वे तो प्रभुके अद्भृत रूपलावण्यको देखकर मन ही मन परम प्रसन्न हो रहे थे। किन्तु जो बहिर्मुख बृत्तिके निन्दक पुरुष थे, वे आपसमें भाँति-भाँतिकी आलोचना-प्रत्यालोचना करने लगे । परस्परमें एक दूसरेसे कहने लगे-पह निमाई पण्डित भी अजीब आदमी माळूम पड़ता है, इसे तनिक भी भय नहीं है। सम्पूर्ण शहरमें हल्ला हो रहा है, कल सेना पकड़ने आवेगी और सबसे विहिले निमाई पण्डितको ही बाँधकर नावपर चढ़ाया जायगा। इन सब यातींको सुननेपर भी यह राजपुत्रके समान वन-ठनकर हँसता हुआ घूम रहा है। इसके चेहरेपर सिकुड़न भी नहीं मालूम पड़ती। वड़ा विचित्र पुरुष है!

कोई-कोई कहता—'अजी!सव सूठी बातें हैं, न फीज आती है और न नाव हो आ रहो है। सब चंडूखानेको गर्प्ये हैं।' दूसरा इसका जोरोंसे खण्डन करके कहता—'वाह साहव ! आप भण्य ही समझ रहे हैं, कल कार्ज.साहव स्वयं कहते थे। 'हाथ कंगनको आरसी क्या' कल आप प्रत्यक्ष ही देख लेना।'

इस प्रकार लोग भाँति-भाँतिसे अपने-अपने अनुमानोंको दौड़ा रहे थे। महाप्रभु भक्तोंके साथ आनन्दमें विहार कर रहे थे। इसी बीच एक प्रभुके पुराने परिचित पण्डित गङ्गाजीपर सन्ध्या करते हुए मिले। प्रभुको देखकर उन्होंने इन्हें प्रणाम किया, फिर आपसमें वार्तालाप होने लगा। बार्तो-ही-बार्तोंमें पण्डितने कहा—---भाई! सुन रहे हैं, तुर्ग्हें पकड़नेके लिये राजाकी तरफसे सेमा आ रही है। सम्पूर्ण शहरमें इसकी गरम अफवाइ है। यदि ऐसी ही बात है, तो तुम कुछ दिनके लिये नवद्वीप छोड़कर कहीं अन्यन्न ही चले जाओ। राजाके साथ विरोध करना ठीक नहीं। फिर ऐसे राजाके साथ जो इमारे धर्मका स्वयं विरोधी हो। इमारी राय तोयही है, कि इस समय दुर्ग्हें मैदान छोड़कर भाग ही जाना चाहिये, आगे जैसा तुम उचित समझो।

प्रभुने कुछ उपेक्षाके साथ कहा— 'अजी ! जो होगा सो होने दो, अब गौड़ छोड़कर और जा ही कहाँ सकते हैं ? यदि दूसरी जगह जायँगे तो यहाँ क्या बादशाह सेना भेजकर हमें पकड़कर नहीं मँगा सकता ? इससे यहीं अच्छे हैं। जो कुछ दु:ख पड़ेगा, उसे सहेंगे। शुभ कामोंकी ऐसे समयमें ही तो परीक्षा होती है, दु:ख ही तो धर्मकी कसोटी है। देखना है कितने इसपर खरे उतरते हैं।' यह सुनकर पण्डित चुप हो गये। प्रभु श्रीवास्य पण्डितके मकानकी ओर चल पड़े।

# श्रीनृसिंहावेश

कि कि सिहस्ततः कि नरसहत्तवपुरेंव वित्रं गृहीतो नैताहक् काणि जीवोऽज्जुतमुपनय मे देव संप्राप्त एषः। चापं चापं न चापीस्यहहृहहृहा कर्कशस्त्रं नखाना-मित्यं दैश्येन्द्रवक्षः खरनखमुखरै निव्चित्रत्य यः सनोऽज्यात्॥ अ

\* हिरण्यकशिपु अपने सेवकसे पूछता है— 'कोन है, कोन है ?'सेवक कहता है— 'प्रमो ! सिंह है।' तब पूछता है— 'तब वया हुआ, सिंह है तो होने दो।' सेवक कहता है— 'प्रमो ! उसका शरीर मनुष्यके समान है, यही तो महान् आश्चर्यकी बात है।' यह सुनकर हिरण्यकशिपु कहने लगा— 'इस प्रकारका अद्भुत जीव तो आजतक मैने कमी देखा नहीं, अच्छा उसे मेरे पास ले आओ।' जन्दीसे सेवक बोल उठा— 'देखिये प्रमो ! यह वह आ ही गया।' हिरण्यकशिपुने जन्दीसे धनुप मॉगते हुए कहा— 'धनुप !' नीकरिंकी बुद्धि अष्ट ही हो गयी थी, उन्होंने कहा — 'उसके बास धनुप नहीं है, ओहो ! उसके तो बड़े-बड़े कर्कश्च नख हैं।' वे लोग हतना कह ही रहे थे कि नृसिंह भगवान्ते अपने कठोर और तीक्षण नखोंसे दैत्येन्द्र हिरण्यकशिपुके व्याःस्थलको विदीर्ण कर दिया। ऐसे नृसिंह भगवान् हमलोगोंकी रक्षा करें।

श्रीवास पण्डित नृसिंह भगवान्के उपासक थे, वे अपने पूजागृहमें बैठे हुए भक्तिभावसे नृसिंह भगवान्का विधिवत् पूजन कर रहे थे। इतनेहामें उन्हें अपने घरके किवाड़ोंपर जोरसे खट-खटकी आवाज सुनायी पड़ी, मानो कोई जोरोंके साथ किवाड़ोंको खड़खड़ा रहा हो। श्रीवासका ध्यान भंग हुआ। वे डर-से गये कि किवाड़ोंको इतने जोरसे कौन खड़खड़ा रहा है। उन्होंने पूछा--- कौन है ?' बाहरसे आवाज आयी--- जिसका तुम पूजन कर रहे हो, जिसे अबतक अप्रत्यक्ष मानकर पूजा करते थे, उसे प्रत्यक्ष देख हो।' यह सुनकर श्रीवास पण्डित कुछ सिटपिटान्से गये और उन्होंने डरते-डरते किवाड़ खोले। इतनेमें हो श्रीवास क्या देखते हैं, कि अद्भुत रूप-लावण्यसे युक्त राचीनन्दन श्रीविश्वम्भर निर्भय भावसे पूजायहर्मे चडे जा रहे हैं । वे जाते ही पूजाके सिंहासनपर विराजमान हो गये। श्रीवास पण्डितको ऐसा प्रतीत हुआ। कि साक्षात् विष्णु भगवान् विश्वम्भरके रूपमें प्रकट हुए हैं, उनके चार हाथोंमें शक्क, चक्र, गदा और पद्म सुशोभित हो रहे हैं, गलेमें वैजयन्ती-माला पड़ी हुई है, एक बड़े भारी मत्त सिंहकी भाँति बार-बार हुंकार कर रहे हैं। श्रीवास प्रमुक्ते ऐसे भयंकर रूपको देखकर भयभीत-से हो गये।

भगवान् के सिंहासनपर बैठे-ही-बैठे प्रभु घोर गम्भीर स्वरसे सिंहकी भाँति दहाइते हुए कहने लगे—'श्रीवास! अभीतक तुमने हमें पिहचाना नहीं। नाइ। (अद्भैताचार्य) तो हमारी परीक्षा करने के ही निभित्त शान्तिपुर चले गये। तुम्हें किसी प्रकारका भय न करना चाहिये। हम एक-एक दुष्टका विनाश करेंगे। भक्तोंको कष्ट पहुँचानेवाला कोई भी दुष्ट हमारे सामने बच न सकेगा। तुम घवड़ाओ नहीं। शान्त-चितने हमारी स्तुति करो।' प्रभुके इस प्रकार आश्वासन देनेपर श्रीवास पण्डित कुछ देर बाद प्रेममें विद्वल होकर गद्भद-कण्डसे स्तुति करने लगे—

नौमी ह्य

तेऽभ्रवपुषे तडिदम्बराय गुञ्जावतंसपरिपिच्छळसन्मुखाय

वन्यस्रजे कवलवेत्रविषाणवेणु-

कक्ष्मश्रिये मृदुपदे प

ादे पशुपाङ्गजाया⊮ (श्रीमद्भा०पु०१०।१४।१)

इस स्ठोकको पढ़नेके अनन्तर वे दीनभावसे कहने लगे— विश्वस्मर-की जय हो। विश्वरूप अग्रजकी जय हो। शचीनन्दनकी जय हो। जगलाथ-प्रिमको जम हो। गोर-सुन्दरकी जय हो। मदनमोहनकी जय हो। नृतिंहरूपधारी भगवान्की जय हो। भक्तभयहारी भगवान्की जय हो। भक्तभयभञ्जन प्रभुकी जय हो।

इतने दिनोंसे में अशानान्धकारमें इधर-उधर भटक रहा था। आज गुरुरूपसे प्रभु साक्षात् आपके दर्शन हुए। आज आपने अपना असली स्वरूप प्रफट करके मुझ पामर प्राणीको परम पावन बना दिया। आप ही ब्रह्मा हैं, आप ही विष्णु हैं, आप ही शिव हैं। सृष्टिके आदिकारण आप ही हैं। आपकी जय हो!

श्रीवासके इस प्रकार स्तोत्र-पाठ करनेपर प्रभुने उन्हें आज्ञा दी की 'तुम अपने सम्पूर्ण परिवारके सहित हमारी पूजा करो और हमसे मनोवाञ्छित

<sup>\*</sup> हे भक्तभयहारी भगवन् ! आप प्रसन्न हों, में आपको स्तुति करता हूँ। प्रभो ! आपको मेघके समान सलोनी स्थामसुन्दर मूर्जि है, शरीरपर विजलेके समान चनकील पीतान्वर शामायमान है, गुञ्जाओंके भूपणोंसे तथा मयूर पिच्छके मुद्धदेसे आपका श्रीमुख देदी प्यान है। गलेमें वनमाला विराजमान है, एक हाथमें दृष्टी भावका कोरिलये होनेसे तथा अन्य स्थानोंमें लेकुटी, नरिसंहा और मुरलीसे आपको शोमा अत्यन्त ही बड़ी हुई है। आपके चरणयुगल बड़े ही कोमल हैं और नन्दबाबाको आप पिता कहकर पुकारते हैं। ऐसे आपके लिये—केवल आपको ही प्राप्तिके निमित्त—मैं प्रणाम करता हूँ।

वरदान माँगो।' प्रभुको आजा शिरोधार्य करके श्रीवास पण्डितने अपने परकी सम्पूर्ण स्त्रियोंको, बाल-बच्चे तथा दास-दासियोंको एकित किया और सभी मिलकर आनन्द तथा उछासके साथ प्रभुकी पूजा करनेके लिये उद्यत हो गये। पिताके समान पूच्य और वृद्ध श्रीवास पण्डित इस बातको बिलकुल भूल ही गये, कि ये हमारे मित्र पण्डित जगन्नाथ मिश्रके छोटे पुत्र हैं। जिन्हें हमने गोदीमें खिलाया है, और जो हमारा सदा पिताके समान सम्मान करते हैं। उस समय उन्हें यह पूर्ण भाव हो गया था कि साक्षात् रिखंद भगवान् ही प्रकट हुए हैं। इसीलिये विष्णुपूजाके निमित्त जितनी सामग्री एकित को थी, वह सब-की-सब प्रभुकी पूजामें लगा दी। श्रीवासके परकी स्त्रियोंने अपने-अपने हाथोंसे प्रभुके गलेमें मालाएँ पहिनायों। उनके मस्तक-के ऊपर पुष्प चढ़ाये और उन्हें साष्टाङ्ग प्रणाम किया। प्रभुने भी उनके मस्तकनेंपर अपना चरण रखकर उन्हें आशीर्वाद दिया—'तुम सबकी हममें भित्त हो।' इस प्रकार सभीने मिलकर भक्ति साथ प्रभुका पूजन किया।

इसके अनन्तर जोरोंसे हुंकार करते हुए प्रभुने गम्भीर स्वरमें कहा'श्रीवास! तुम्हें चिन्ता न करनी चाहिये। तुम अनन्य भावसे हमारा ही तो समरण कीर्तन करते हो, फिर डरकी क्या वात! वादशाहकी क्या ताकत है जो हमारे विरुद्ध कुछ कर सकेगा? यदि वैष्णयोंको पकड़नेके लिये नाव आवेगी तो सबसे पहले नावमें हम ही चढ़ेंगे और जाकर वादशाहसे कहेंगे, कि तुमने कीर्तन रोकनेकी क्यों आजा दो है! यदि काजियोंके कहनेसे तुमने ऐसा किया है, तो उन्हें यहाँ बुलाओ और वे अपने शास्त्रके विश्वासके अनुसार प्रार्थना करके सभीसे 'अल्लाह' या 'खुदा' कहलवावें। नहीं तो हम सभी हिन्दू, यवन, पशु-पश्ची आदि जीवोंसे कृष्ण कृष्ण कहलाते हैं। इस प्रकार सभी जीवोंके मुखसे श्रीकृष्ण-कीर्तन कराकर हम संकीर्तनका महत्त्व प्रकाशित करेंगे और यवनोंसे भी कृष्ण कहलायें।। यदि इतनेपर भी वहन मानेगा तो हम उसका संहार करेंगे। तुम किसी बातकी चिन्ता मत करो.

निर्भय रहो। हम तुम्हें अमी बताते हैं कि यह सब किस प्रकार हो सकेगा।' इतना कहकर प्रभुने श्रीवास पण्डितकी मतीजीको अपने पास बुलाया। उसका नाम नारायणी था, उसकी अवस्था लगभग ४ वर्षकी होगी। प्रभुने उसे अपने पास बुलाकर कहा—'बेटी! नारायणी! तुम श्रीकृष्णप्रेममें उन्मत होकर घटन तो करो!' बस, इतना सुनना था, कि वह चार वर्षकी बालिका श्रीकृष्णप्रेममें मूर्लित होकर िर पड़ी और जोरोंसे 'हा कृष्ण! हा कृष्ण!' कहकर घटन करने लगी। उसके इस प्रकार घटनको सुनकर समी स्त्री-पुष्क आश्र्ययागरमें गोते खाने लगे। सभीकी आँखोंसे आँस् बहने लगे।

हँसते हँसते प्रभुने कहा—'इसी प्रकार हम सबसे कृष्ण-कीर्तन करायेंगे।' इस प्रकार श्रीवासको आश्वासन देकर प्रभु मूर्छित होकर पृष्वीपर गिर पहें और बहुत देरके अनन्तर होशमें आये। होशमें आनेपर आप आश्चर्यके साथ इधर-उधर देखने लगे और बोले—'पण्डितजी! मैं यहाँ कैसे आग्या! मैंने कोई चपलता तो नहीं कर डाली? आप तो मेरे पिताके समान हैं, मेरे सभी अपराधोंको आप सदासे क्षमा करते आये हैं। यदि मुझसे कोई चपलता हो भी गयी हो तो उसे क्षमा कर दीजियेगा। मुझे कुछ भी मालूम नहीं है कि मैं यहाँ कैसे आया और मैंने क्या क्या कहा?'

प्रभुक्ती इस प्रकार भोली भाली वार्ते सुनकर श्रीवास पण्डितने विनीत-भावसे कहा— प्रभो ! मुझे चिरकालतक भ्रममें रखा, अब फिरसे मुझे भ्रममें न डालिये, मेरी अब छलना न कीजिये । अब तो मुझे आपका सत्-स्वरूप मालूम पड़ गया है, आपके चरणोंमें मेरा इसी प्रकार अनुराग बना रहे, ऐसा आशीर्वाद दीजिये ।' श्रीवासके ऐसा कहनेपर प्रभु मन-ही-मन प्रस्त्र हुए और कुछ लजाते हुए से अपने घरकी ओर चले गये ।

## श्रीवाराहावेश

नमस्तरमे वराहाय हेलयोद्धरते महीम् । खुरमध्यगतो यस्य मेरुः ख़ुरखुरायते ॥%

(सु०र० मां०१९। २३)

'आवेश' उसे कहते हैं कि किसी एक अन्य शारीरमें किसी भिन्न शारीरीके गुणोंका कुछ कालके लिये आवेश हो जाय । प्रायः लोकमें स्त्रीपुरुषोंके ऊपर भूतः प्रेतः यक्षः राक्षस तथा देव-दानवोंके आवेश आते देखे गये हैं । जो जैसी प्रकृतिके पुरुष होते हैं, उनके ऊपर वैसे ही आवेश भी आते हैं । देवताओंका आवेश साहित्यक प्रकृतिके ही लोगोंके ऊपर आवेगा । यक्ष-राक्षसोंका आवेश राजस-प्रकृतिके ही शारीरोंमें प्रकट होगा और जो घोर तामस-प्रकृतिके पुरुप हैं, उन्हींके शारीरमें भूत-पिशाचोंका आवेश आता है । समीके शारीरोंमें आवेश हो, यह बात नहीं । कभी किसी विरले ही शारीरमें आवेश होता हुआ देखा जाता है । वह क्यों होता है और किस प्रकार होता है इसका कोई निश्चित नियम नहीं । जिस देवः दानव अथवा भूत-पिशाचने जिस शारीरको अपने उपयुक्त समझ लिया, उसीमें प्रवेश करके वह अपने भावोंको व्यक्त करता है ।

इसके अतिरिक्त भगवान्के कलावतार, अंशावतार आदि अवतारोंके मध्यमें एक आवेशावतार भी होता है। किसी महान् कार्यके लिये किसी

<sup>#</sup> उन श्रीवराह भगवान्को नमस्क्रार है, जिन्होंने पातालमें गयी हुई पृथ्वीका बात-की-बातमें ही उद्धार कर दिया और जिनके खुरोंके आधातसे सुमेर-पर्वत भी खुर-खुर शब्द करने लगा था।

विशेष शरीरमें भगवान्का आवेश होता है और उस कार्यको पूरा करके फौरन ही वह आवेश चला जाता है। भगवान् तो 'कर्त्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुम्' सभी कुछ करनेमें समर्थ हैं, उनकी इच्छामात्रसे बड़े-बड़े दुष्टोंका संहार हो सकता है, किन्तु भक्तोंके प्रेमके अधीन होकर, उन्हें अपनी असीम कृपाका महस्व जतानेके निमित्त तथा अपनी लीला प्रकट करनेके निमित्त वे मॉर्ति-मॉर्तिके अवतारोंका अभिनय करते हैं। वास्तवमें तो वे नाम, रूप तथा सभी प्रकारके गुणोंसे रहित हैं।

जिस प्रकार पृथ्वीको दुष्ट क्षत्रियों के अत्याचारसे पीड़ित देखकर महर्षि परग्रुरामके शरीरमें भगवान्का आवेश हुआ और पृथ्वीको दुष्ट क्षत्रियों से हीन करके शीष्ट्र ही बह आवेश अहश्य हो गया, फिर परग्रुरामजी ग्रुद्ध ऋषि बन आजतक भी महेन्द्र पर्वतपर बैठे तपस्या कर रहे हैं। इस प्रकार आवेशावतार किसी विशेष कार्यकी सिद्धिके निमित्त होता है और वह अधिक दिनतक ठहरता भी नहीं। द्रौपदीके चीर खींचनेपर भगवान्का चीरावतार भी हुआ था और क्षणभरमें ही द्रौपदीको लाज रखकर वह अहश्य भी हो गया।

इसी प्रकार अब प्रमुके भी शरीरमें भिन्न-भिन्न अवतारों के आवेश होने लगे। जिस समय ये आवेशावस्थामें होते, उस समय उसी अवतारके गुणोंके अनुसार वर्ताव करने लगते और जब वह आवेश समाप्त हो जाता, तब आप एक अमानी भक्तको भाँति बहुत ही दीनताका बर्ताव करने लगते। भक्तोंकी पद-रजको अपने मस्तकपर चढ़ाते और सबसे अधीर होकर पूछते— 'मुझे श्रीकृष्ण-प्रेमकी प्राप्ति कब हो सकेगी? आप लोग मुझे श्रीकृष्णप्राप्ति-का उपाय बतावें। मैं अपने प्यारे श्रीकृष्णते कैसे मिल सकूँगा?' इस प्रकार इनके जीवनमें दो भिन्न-भिन्न भाव प्रतीत होने लगे। भावावेशमें तो भगवन्नाव और साधारणरीत्या भक्त-भाव। जो इनके अन्तरङ्ग भक्त थे, वे तो इनमें सर्वकालमें भगवन्नावना ही रखते और ये कितनी भी दीनता

चै० च० ख० २---५---

प्रकट करते तो भी उससे उनके भावमें परिवर्तन नहीं होता, किन्तु जो माधारण थे, वे सन्देहमें पड़ जाते कि यह बात क्या है ? कोई कहता—'ये साक्षात् श्रीकृष्ण ही हैं।' कोई कहता—'न जाने किमी देवी-देवताका अविश होता हो।' कोई कोई इमे तान्त्रिक सिद्धि भी वताने लगे। प्रमुके शरीरमें कुछ श्रीकृष्ण-लीलाओंका भी भक्तोने उदय देखा था। कभी तो ये श्रकृर-लीला करते, कभी गोपियोंके विरहमें रूदन करते थे।

मुरारीने हाथ जोड़ं हुए अति दीनभावसे कहा—प्यभो ! आपकी महिमा वेदातीत है । वेद शास्त्र आपकी महिमाको पूर्णरीतिसे समझ ही नहीं सकते । श्रुतियोंने आपका प्नेति' प्नेति' कहकर कथन किया है । आप अन्तर्यामी है । शेरजी सहस्व मुखोंसे अहनिश आपके गुणोंका निरन्तर कथन करते रहते हैं तो भी प्रलयके अन्ततक आपके समस्त गुणोंका कथन नहीं कर सकते । फिर में अज्ञ प्राणी भला आपकी स्तुति कैंसे कर सकुँगा ?'

प्रभुने उसी प्रकार गम्भीर म्वरमें कहा-- भुरारी ! तुम्हें भय करने-की कोई बात नहीं । जो दृष्ट मेरे मंकीर्तनमें विष्न करेगा। में उसका संहार करूँगाः फिर चाहं वह कोई भी क्यों न हो। तुम निर्भय रहे। नाम-मंकीर्तनद्वारा में जगदुद्धारका कार्य करूँगा। यह कहते-कहते प्रभु अन्वत-म हो गये और वहीं मूर्छित होकर गिर पड़े। कुछ कालके अनन्तर प्रभु प्रकृतिस्थ हुए और मुरारीमें फिर उसी प्रकारकी अधीरताकी वार्ते करने लगे। मुरारी गुप्त तो इनके प्रभावका पहले ही परिचय प्राप्त कर नुके थे। इसलिये उनके भावमें किसी प्रकारका परिवर्तन नहीं हुआ। प्रभु इस प्रकार मुरारीको अपने दर्शनींस छतार्थ करके घरकी और नले गये। इसी प्रकार भक्तोंको अनेक भावों और लीलाओंसे प्रभु सदा आनन्दित और मुखी बनाते हुए श्रीकृष्ण-कीर्तनमें संलग्न वनाये रखते थे।

एक दिन मंकार्तन करते-करते प्रभुने बीचमें ही कहा—--निदंशामें अब शीघ ही एक महापुष्प आनेवाले हैं, जिनके द्वारा नवद्वीपकं कोने-कोने और अर-वरमें श्रीकृष्ण-संकीर्तनका अचार होगा। अभुके मुख्ते इस बातको सुनकर सभी भक्तोंको परम प्रसन्नता प्राप्त हुई और वे आनन्दके उद्देकमें और अधिक उत्साहके साथ कृत्य करने लगे। भक्तोंको टट विश्वाम था कि प्रमुने जो बात कही है, वह सत्य ही होगी।

इस वातको चार पांच ही दिन हुए होंगे, कि एक दिन संकीतंनके अनन्तर प्रभुन भक्तींगे कहा—भीरे अग्रज, मेरे परम सला, मेरे वन्धु और मेरे वे सर्वस्व महापुरुष अवधूतके वेदामें नबद्वीपमें आ गये हैं, अब तुम लोग जाकर उन्हें खोज निकालों।' प्रभुकी ऐसी आज्ञा पाकर भक्तगण उन अवधूत महापुरुषकों खोजनेके लिये चले। पटकोंको उत्सुकता होगी, कि ये निमाईके सर्वस्व अवधूत-वेदामें कीन महापुरुष थे ? असलमें ये अवधूत नित्यानन्दजी ही थे, जो गीर-भक्तोंमें भिनाईके माई निताई' के नाममे पुकारे जाते हैं। पाठकोंको इनका परिचय अगले अध्यायमें मिलेगा।



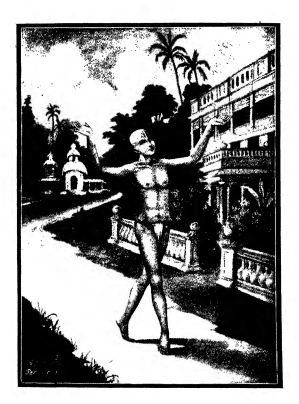
## निमाईके भाई निताई

पुण्यतीर्थे कृतं येन तपः क्राप्यतिदुष्करम्। तस्य पुत्रो भवेद्वक्यः समृद्धो धार्मिकः सुधीः॥अ

(सु०र० मां० ९४।६)

विधिका विधान भी बड़ा ही विचित्र है, कभी-कभी एक ही माताके उदरसे उत्पन्न हुए दो भाई परस्परमें शत्रुभावसे बर्ताव करते हुए देखे गये हैं। बालि-संग्रीय, रावण-विभीषण, कर्ण-अर्जन आदि सहोदर भाई ही थे, किन्त ये परस्परमें एक दसरेकी मृत्युका कारण बने हैं। इसके विपरीत विभिन्न माता-पिताओंसे उत्पन्न होकर उनमें इतना अधिक प्रेम देखनेमें आता है। कि इतना किसी विरले सहोदर भाईमें भी सम्भवतया न हो । इन सब बातोंसे यही अनुमान किया जाता है, कि प्रत्येक प्राणी पूर्वजनमके संस्कारोंसे आबद्ध है। जिसका जिसके साथ जितने जन्मीका सम्बन्ध होगा, उसे उसके साथ उतने ही जन्मींतक उस सम्बन्धको निभाना होगा । फिर चाहे उन दोनोंका जन्म एक ही परिवार अथवा देशमें हो या विभिन्न जाति-कुल अथवा ग्राममें हो। सम्बन्ध तो पूर्वकी ही भाँति चला आवेगा। महाप्रभु गौराङ्गदेव-का जन्म गौड़देशके सुप्रसिद्ध नदिया नामक नगरमें हुआ। इनके पिता सिलहट-निवासी मिश्र ब्राह्मण थे, माता नवद्वीपके सुप्रसिद्ध पण्डित नीलाम्बर चक्रवर्तीकी पुत्री थी। ये स्वयं दो भाई थे। बड़े भाई विश्वरूप इन्हें पाँच वर्षका ही छोडकर सदाके लिये चले गये। अपने माता-पिताके यही एकमात्र पुत्र थे इसलिये चाहे इन्हें सबसे छोटा कह लो या सबसे बड़ा। इनके माताके दूसरी कोई जीवित सन्तान ही विद्यमान नहीं थी।

किसी पुण्य-तीयोंमें रहका िकसी प्रकारका घोर और दुष्कार तप किया है, उन्होंके यहाँ इन्द्रियोंको वश्नमें करनेवाला, समृद्धिशाली धार्मिक अथवा बिद्वान् पुत्र उत्पन्न होता है। फिर चाहे वह तप किसी भी जन्ममें क्यों न किवा हो। बिना पूर्वजन्मके सुकृतोंसे गुणी अथवा धार्मिक पुत्र नहीं हो सकता।



निताई

श्रीनित्यानन्दका जन्म राढ़देशमें हुआ। इनके माता-पिता राढ़ीश्रेणीके ब्राह्मण थे, ये अपने सभी भाइयोंमें बड़े थे, किन्तु इनके छोटे भाइयोंका कोई नाम भी नहीं जानता कि वे कौन थे और कितने थे ? ये गौराङ्मके बड़े भाईके नामसे प्रसिद्ध हुए और गौरभक्तोंमें संकीर्तनके समय गौरसे पहले निताईका ही नाम आता है।

मजो निताई गौर राधे स्थाम । जपो हरे कृष्ण हरे राम ॥

इस प्रकार इन दोनोंका पाञ्चभौतिक शरीर एकस्थानीय रजवीर्यका न होते हुए भी इनकी आत्मा एक ही तत्त्वकी बनी हुई थी। इनका शरीर पृथक्-पृथक् देशीय होनेपर भी इनका अन्त:करण एक ही था, इसीलिये तो 'निमाई और निताई' दोनों भिन्न-भिन्न होते हुए भी अभिन्न समझे जातेहैं।

प्रभु नित्यानन्दजीका जन्म वीरभूमि जिलेके अन्तर्गत (एकचाका) नामक एक छोटेनी प्राममें हुआ था, इनके प्रामसे थोड़ी दूरीपर मोड़ेश्वर (मयूरेश्वर ) नामका एक बहुत ही प्रसिद्ध शिवलिङ्ग था। आजकल वहाँ मयूरेश्वर नामका एक प्राम भी वसा है, जो वीरभूमिका एक थाना है। नित्यानन्द प्रभुके पिताका नाम हाड़ाई ओझा और माताका नाम पद्मावती देवी था। ओझा-दम्पति विष्णुभक्त थे। विना परमभागवत और सद्वैष्णव हुए उनके घरमें नित्यानन्द जैसे महापुरुषका जन्म हो ही कैसे सकता था? उस समय साम्प्रदायिक सङ्कुचितताका इतना अधिक प्रावस्य नहीं था। प्रायः सभी सम्प्रदायोंके माननेवाले वैष्णव, स्मार्तमतानुसार ही अपनेको वैष्णव मानते थे। उपास्यदेव तो उनके विष्णु ही होते थे, विष्णुपूजनको ही प्रधानता देते हुए वे अन्य देवताओंकी भी समय-समयपर भक्तिभावसे पूजा किया करते थे। अपनेको श्रीवैष्णव-सम्प्रदायके अनुयायी कहनेवाले कुछ पुरुष जो आज शिवपूजनकी तो बात ही क्या त्रिपुण्ड्र, विल्वपत्र और स्द्राक्ष आदिके दर्शनोंसे भी धृणा करते हैं, पूर्वकालमें उनके भी सम्प्रदायमें स्वाध आदिके दर्शनोंसे भी धृणा करते हैं, पूर्वकालमें उनके भी सम्प्रदायमें

कई शिवोपासक आचार्योका वृत्तान्त मिळता है। अस्तु, हाड़ाई पण्डित वैष्णव होते हुए भी नित्यप्रति मोड़ेश्वरमें जाकर यड़े भक्ति-भावसे शिवजीकी पूजा किया करते थे। शिवळिङ्गकी तो सभी देवताओंकी भावनाम पूजा की जा सकती है।

हाइाई पण्डितकं वंशंम सदांस पुरोहित-वृत्ति होता चली आर्या थी। दसलिये ये भी थोड़ी-बहुत पुरोहिती कर लेते थे। घरमें खाने-पहननेकी कमी नहीं थीं, किन्तु इनका घर सन्तानके विना स्ना था, इसलिये ओझा-दम्पतिको यही एक भारी दुःख था। एक दिन पद्मावतीदेवीको न्वप्नमं प्रतीत हुआ कि कोई महापुक्ष कह रहे हैं—पदेवि! तुम्हारे गर्भसे एक ऐसं महापुक्षका जन्म होगा, जिनके द्वारा सम्पूर्ण देशमें श्रीकृष्ण-संकीर्तनका प्रचार होगा और वे जगन्मान्य महापुक्ष समझे आयँगे। प्राय: देखा गया है कि सिल्यक प्रकृतिवाले पुक्षोंको ग्रुद्ध भावसे शयन करनेपर रात्रिके अन्तमें जो स्वप्न दीखते हैं वे सच्चे ही होते हैं। भाग्यवती पद्मावतीदेवीका भी स्वप्न सच्च हुआ। यथासमय उनके गर्भ रहा और शांके १३९५ में मावके ग्रुक्कपक्षमं पद्मावतीदेवीके गर्भसे एक पुत्र-रह्म उत्पन्न हुआ। पुत्रका नाम रक्खा गया नित्यानन्द। आगे चलकर थे ही नित्यानन्द प्रमु अथवा गिताई' के नाममं गौर भक्तोंमें बलरामके समान पूजे गये और प्रसिद्ध हुए।

वालक नित्यानन्द देखनेमें बड़े ही सुन्दर थे। इनका शरीर इकहरा और लावण्यमय था। चेहरेसे कान्ति प्रकट होतो थोः गौर वर्ण थाः ऑस्ले बही-चड़ी और स्वच्छ तथा सुहावनी थींः इनकी बुद्धि यास्यकालसे ही वर्षा तीक्षण थी। पाँच वर्षकी अवस्थामें इनका विद्यारम्भ-संस्कार कराया गया। विद्यारम्भ-संस्कार होते ही ये खूब मनोयोगके साथ अध्ययन करने लगे। थोड़े ही समयमें इन्हें संस्कृत-साहित्य तथा न्याकरणका अच्छा जान हो गया। ये पाठशालाके समयमें नो पढ़ने जाते; देश समयमें बालकों के साथ खूब खेल-कूद करते । इनके खेल अन्य साधारण प्राकृतिक वालकों की भाँति नहीं होते थे । ये बालकों को साथ लेकर छोटी ही उम्रेस श्रीकृष्ण-लीलाओं का अभिनय किया करते । किसी वालकको श्रीकृष्ण बना देते, किसीको ग्वाल-वाल और आप म्वयं वलराम बन जाते । कभी गौ-चारण लीला करते, कभी पुलिन-भाजनका अभिनय करते और कभी मथुरा-गमनकी लीला वालकोंसे कराते । इन्हें ये लीलाएँ किसने सिखा दीं और इन्होंने इनकी शिक्षा कहाँ पायी, इसका किसीको कुछ भी पता नहीं चलता । ये सभी शास्त्रीय लीला ही किया करते ।

कमी-कमी आप रामायणकी लीलाओंको बालकींस कराते । किसीको राम बना देते, किसीको भरत, शत्रुक्ष और आप स्वयं लक्ष्मण बन जाते। शेष बालकोंको नीकर-चाकर तथा रीछ-वानर बनाकर भिन्न-भिन्न स्थानींकी लीलाओंको करते । कभी तो वनगमनका अभिनय करतेः कभी चित्रकृटका भाव दर्शात और कभी सीता-हरणका अभिनय करते। एक दिन आप लक्ष्मण-मूच्छोंकी लीला कर रहे थे। आप खयं लक्ष्मण बनकर मेघनादकी शक्तिसे वेहांश हांकर पड़े थे। एक लड़केको हन्मान् बनाकर सञ्जीवन लाने-के लिये भेजा। वह लड़का छोटा ही था, इन्होंने जैसे बताया उसे भूल गया। ये बहुत दंरतक बेहोश वन पड़े रहं। सचमुच लोगोंने देखा कि इनका नाड़ी यहुत हो धीरे-धीरे चल रही है। बहुत जगानेपर भी ये नही उठते हैं। इसकी सूचना इनके पिताको जाकर बालकोने दी। पिता यह सनकर दौड़े आय और उन्होंने भी आकर इन्हें जगायाः किन्तु तो भी नहीं जगे । तब तो पिताको बड़ा भारी दुःख हुआ । जो बालक इनके पास रामः रूपसे बैठा रुदन कर रहा था, उसे याद आयी और उसने इन्सान् बननं-बाले लडकेको बुलाया । जब हनूमान्जी सञ्जीवन लेकर आये और इन्हें वह सुँघार्या गर्या तब इनकी मूच्छों मंग हुई। इस प्रकार ये बास्यकालसे ही भाँति भाँतिका शास्त्रीय लालात्रीका अभिनय किया करते थे।

पद्ने-लिखनेमें ये अपने सभी साथियोंसे सर्वश्रेष्ठ समझे जाते थे। इनकी बुद्धि अत्यन्त ही तीक्ष्ण थी, प्रायः देखा गया है, पिताका ज्येष्ठ पुत्रके प्रति अत्यधिक प्रेम होता है और माताको सबसे छोटी सन्तान सबसे प्रिय होती है। फिर ये तो रूप और गुणोंमें भी अद्वितीय ही थे, इसी कारण हाड़ाई ओझा इन्हें प्राणोंसे भी अधिक प्यार करते थे। वे जहाँ भी कहीं जाते, वहीं इन्हें साथ ले जाते थे। इनके बिना उन्हें कहीं जाना-आना या अकेले बैटकर खाना-पीना अच्छा ही नहीं लगता था। माता भी इनके मनोहर मुखकमलको देखकर सदा आनन्दसागरमें डुयिकयाँ लगाती रहती थी। इस प्रकार इनकी अवस्था बारह-तेरह वर्षकी हो गयी।

हाडाई पण्डित बड़े साधु-भक्त थे । प्रायः हमेशा ही कोई साधु-सन्त इनके घरपर बने रहते। ये भी यथाशक्ति जैसा घरमें रूखा-सूखा अन्न होताः उसके द्वारा श्रद्धापूर्वक आगत साधु-सन्तीका सत्कार किया करते थे। एक दिन एक संन्यासी आकर हाड़ाई पण्डितके यहाँ अतिथि हुए । पण्डित-जीने श्रद्धापूर्वक उनका आतिथ्य किया । पद्मावतीदेवीने गुद्धताके साथ अपने हाथोंसे दालः चावलः पकौडी और कई प्रकारके साग बनाये। पण्डितजीने भक्ति-भावसे संन्यासीजीको भोजन कराया । इनके भक्तिभावको देखकर संन्यासी महात्मा बड़े प्रसन्न हुए और दो-चार दिन पण्डितजीके ही यहाँ ठहर गये । पण्डितजी भी उनकी यथाशक्ति सेवा-शुश्रुमा करते रहे । संन्यासी देखनेमें बड़े ही रूपवान् थे। उनके चेहरेसे एक प्रकारकी ज्योति हमेशा निकलती रहती थी । उनकी आकृतिसे गम्भीरताः सचरित्रताः पवित्रताः तेजस्विता और भगवद्भक्तिके भाव प्रकट होते थे। हाड़ाई पण्डितकी संन्यासीके प्रति बड़ी श्रद्धा हो गयी । इस अल्पवयस्के संन्यासीके प्रभावसे हाड़ाई पण्डित अस्यधिक प्रभावान्वित हो गये । एक दिन एकान्तमें संन्यासीजीने हाडाई पण्डितजीसे कहा—'पण्डितजी ! हम आपसे एक भिक्षा माँगते हैं। दोगे ??

दीनता प्रकट करते हुए हाड़ाई पिण्डितने कहा— 'प्रभो ! इस दीन-हीन कंगालके पास है ही क्या ? इधर-उधरसे जो कुछ मिल जाता है, उसीसे निर्वाह होता है। आप देखते ही हैं, मेरे घरमें ऐसी कौन-सी चीज है, जिसे मैं आपको भिक्षामें दे सकूँ ! जो कुछ उपस्थित है उसमें ऐसी कोई भी चीज नहीं है, जो आपके लिये अदेय हो सके। यदि आप शरीर माँगें, तो मैं शरीरतक देनेको तैयार हूँ ।'

संत्यासीजीने कुछ गम्भीरताके साथ कहा—पण्डित ! तुम्हारे पास सब कुछ है, जो चीज में माँगना चाहता हूँ, वह यह पार्थिव धन नहीं है। वह तो बहुत ही मूल्यवान् वस्तु है, उसे देनेमें तुम जरूर आनाकानी करोगे, क्योंकि वह तुम्हें अत्यन्त ही प्रिय है।'

हाड़ाई पण्डितने कहा— भगवन ! मैं ऐसा सुनता आया हूँ कि प्राणीमात्रके लिये अपने प्राण ही सबसे अधिक प्रिय हैं, यदि आप मेरे प्राणोंकी भी भिक्षा माँगें, तो मैं उन्हें भी देनेके लिये तैयार हूँ।

संन्यासीजीने कुछ देर ठहरकर कहा— भें तुम्हारे शरीरके भीतरके प्राणोंको नहीं चाहता, किन्तु वाहरके प्राणोंकी याचना करता हूँ। तुम अपने प्राणोंसे भी प्यारे ज्येष्ठ पुत्रको मुझे देरो। मैसभी तीथोंकी यात्रा करना चाहता हूँ। इसके ल्यि एक साथीकी मुझे आवस्यकता है। तुम्हारा यह पुत्र योग्य और होनहार है, इसका भी कल्याण होगा और मेरा भी काम चल जायगा।

संन्यासीजीकी इस बातको सुनकर हाड़ाई पिण्डित सुन्न पड़ गये। उन्हें स्वप्नमें भी ध्यान नहीं था, कि संन्यासी महाशय ऐसी बिलक्षण वस्तुकी याचना करेंगे। भला, जिस पुत्रको पिता प्राणोंसे भी अधिक प्यार करता हो, जिसके बिना उसका जीवन असम्भव-सा ही हो जानेवाला हो, उस पुत्रको यदि कोई सदाके लिये माँग बैठे तो उस पिताको कितना भारी दु:ख होगा, इसका अनुमान तो कोई सहृदय स्नेही पिता ही कर सकता है।

अन्य पुरुषकी बुद्धिके बाहरकी वात है । महाराज दशरथसे विश्वामित्र जैंभं
क्रोधी और तेजम्बी ब्रह्मर्षिने कुछ दिनोंके ही लिये श्रीरामचन्द्रजीको माँगा
था । धर्ममं आस्था रखनेवाल महाराज यह जानते भी थे कि महर्षिकी
इच्छा-पूर्ति न करनेपर मेरे राज्य तथा परिवारकी खैर नहीं है । उन अमित
तेजस्वी ब्रह्मर्षिके तप और प्रभावसे भी वे पूर्णरीत्या परिचित थे। उन्हें इस
बातका भी हद विश्वास था कि विश्वामित्रजीके साथमें रामचन्द्रजीका किसी
प्रकार भी अनिष्ट नहीं हो सकता, फिर भी पुत्र-वात्सल्यके कारण विश्वामित्रजीकी इच्छा-पूर्ति करनेके लिये वे सहमत नहीं हुए और अल्यन्त दीनताके
साथ ममतामें मने हुए वाक्योंसे कहने लगे—

देह प्रान ते प्रिय कछु नाहीं । सोड नुनि देउँ निमिष एक माहीं ॥ सब मुत प्रिय मोहि प्रान कि नाहैं । राम देत नहिं बनइ गोताईं ॥

जब भगवान् विशिष्ठने उन्हें समझायाः तव कहीं जाकर । उनका मोह भंग हुआ और वे महर्षिके इच्छानुसार श्रीरामचन्द्रजीको उनके साथ वनमें मेजनेको राजी हुए ।

इधर हाड़ाई पण्डितको उनकी धर्मनिष्ठाने समझाया। उन्होंने सोचा'पुत्रको देनेमें भी दुःख सहना होगा और न देनेमें भी अकल्याण है। 
संन्यासी शाप देकर मेरा सर्वस्व नाश कर सकते हैं। इसिल्ये चाहे जो हो 
पुत्रको इन्हें दे ही देना चाहिये।' यह सोचकर वे पद्मावनीदेवोके पास गये 
और उनसे जाकर सभी वृत्तान्त कहा। भला, जिसे नित्यानन्द-जैसे महापुरुषकी माता होनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ है, वह अपने धर्मसे विचलित 
कैसे हो सकती है! पुत्र-मोहके कारण वह कैसे अपने धर्मको छोड़ सकती 
है! सब कुछ सुनकर उसने टढ़ताके साथ उत्तर दिया—में तो आपके 
अधीन हूँ। जो आपकी इच्छा है, वही मेरी भी होगी, पुत्र-वियोगका दुःख असहा होता है, किन्तु पतिवताओं के लिये पति-आज्ञा-उल्लङ्खनका दुःख उसन

भी अधिक असह्य होता है। इसिल्यें आपकी जैसी इच्छा हो करें। में सब प्रकारसे महमत हूँ। जिससे धर्म-लोप न हो वही काम कीजिये।'

पत्नीकी अनुर्मात पाकर हाड़ाई पण्डितने अपने प्राणोंस भी प्यारें प्रिय पुत्रको रोते-रोते संन्यासीके हाथोंमें सौंप दिया । धर्मनिष्ठ नित्यानन्दजीने भी इसमें कुछ भी आपत्ति नहीं की। वे प्रसन्नतापूर्वक संन्यासीके साथ होलिये। उन्होंने पीछे फिरकर फिर अपने माता-पितातथा कुटुम्बियोंकी ओर नहीं देखा।

मंन्यासीजीकं साथ नित्यानन्दजीनं भारतवर्षके प्रायः सभी मुख्य-मुख्य तीथोंकी यात्रा की । व गयाः काशीः प्रयागः मथुराः द्वारकाः वद्रीनाथः केदारनाथः गङ्गोत्तरीः यमुनोत्तरीः रङ्गनाथः रेतुवन्ध रामेश्वरः जगन्नाथपुरीः आदि तीथोंमं गये। इसी तीर्थयात्रा-भ्रमणमं इनका श्रीमन्माध्येन्द्रपुरीकं साथ साक्षात्कार हुआ और उनके द्वारा श्रीकृष्ण-भक्ति प्राप्त करके ये प्रममं विद्वल हो गये। उनसे विदा होकर ये बजमं आये। इनके साथके मंन्यासी कहाँ रह गये। इसका कोई ठीक-ठीक पता नहीं चलता।

वजम आनेपर इन्हें पता चला कि नवद्वीपमें गौरचन्द्र उदय होकर अपनी सुशीतल किरणोंसे दोनों ही पक्षोंमें निरन्तर मोहज्वालामें सुल्सते हुए संसारी प्राणियोंको अपने श्रीकृष्ण संकीर्तनरूपी अमृतसे शीतल्ता प्रदान कर रहे हैं, इनका मन स्वतः ही श्रीगौरचन्द्रके आलोकों पहुँचनेके लिये हिलोरें मारने लगा। अब ये अधिक समयतक व्रजमें नहीं रह सके और प्रयागः काशी होते हुए सीध नवद्वीपमें पहुँच गये।

नवद्वीपमें जाकर अवधूत नित्यानन्द सीधे महाप्रभुकें समीप नहीं गये। वे पण्डित नन्दनाचार्यके घर जाकर ठहर गये। इधर प्रभुने तो अपनी दिव्यहिष्दारा पहले ही देख लिया था, कि नित्यानन्द नवदीप आ रहे हैं, इसीलिये उन्होंने खोज करनेके लिये भक्तोंको भेजा।

## स्नेहाकर्षण

दर्शने स्पर्शने वापि श्रवणे भाषणेऽपि वा। यत्र द्रवत्यन्तरङ्गं स स्नेह इति कथ्यते॥अ

(सु० र० भां० ९२।११)

सचमुच प्रेममें कितना भारी आकर्षण है ! आकाशमें चन्द्र भगवान्-का इन्दु-मण्डल है और पृथ्वीपर सित्पित सागर विराजमान हैं । जिस दिन शर्वरीनाथ अपनी सम्पूर्ण कलाओंने आकाशमण्डलमें उदित होते हैं। उसी दिन अवनिपर मारे प्रेमके पयोनिधि उमइने लगता है । पद्माकर भगवान् सुवन-भास्करसे कितनी दूरपर रहते हैं। किन्तु उनके आकाशमें उदय होते ही वे खिल उठते हैं। उनका मुकुर-मन जो अवतक स्यंदेवके

अलसके देखनेसे, जिसके शरीर-स्पर्शसे, जिसके गुणोंके अवणसे, जिसके किसी प्रकारके भी भाषणसे मनमें एक प्रकारकी गुदगुदी-सी होने लगे, इदय आप-से-आप ही पिघलने लगे तो समझ लेना चाहिये कि वहाँ रनेहका आविर्माल हो चुका है। मनीपियोंने इस इदयके पिघलनेकी प्रक्रियाको ही प्रेम बताया है।

शोकमें संकचित बना बैठा था, वह उनकी किरणोंका स्पर्श पाते ही आनन्दसे विकसित होकर लहराने लगता है। बादल न जाने कहाँ गरजते हैं। किन्त पृथ्वीपर भ्रमण करनेवाले मयूर यहींसे उनकी सुमधुर ध्वनि सुनकर आनन्दमें उन्मत्त होकर चिल्लाने और नाचने लगते हैं, यदि प्रेममें इतना अधिक आकर्षण न होता तो सचमच इस संसारका अस्तित्व ही असम्भव हो जाता । संसारकी स्थिति ही एकमात्र प्रेमके ही ऊपर निर्भर है। प्रेम ही ईश्वर है और ईश्वर ही प्रेम है। प्रेम ही प्राणियोंको भाँति-भाँतिके नाच नचा रहा है। हृदयका विश्राम-स्थान प्रेम ही है। स्वच्छ हृदयमें जब प्रेम-का सचा स्वरूप प्रकट होता है, तभी हृदयमें शान्ति होती है। हृदयमें प्रेमका प्राकट्य हो जानेपर कोई विषय अज्ञेय नहीं रह जाता, आगे-पीछेकी सभी बातें प्रत्यक्ष दीखने लगती हैं। फिर चर-अचरमें जहाँ भी प्रेम दृष्टि-गोचर होता है वहीं हृदय आप-से-आप दौडकर चला जाता है। अहा, जिन्होंने प्रेम-पीयपका पान कर लिया है, जो प्रेमासवका पान करके पागल बन गये हैं, उन प्रेमियोंके पाद-पद्मोंमें पहुँचनेपर हृदयमें कितनी अधिक शान्ति उत्पन्न होती है, उसे तो वे ही प्रेमी भक्त अनुभव कर सकते हैं। जिन्हें प्रभुके प्रेम-प्रसादकी पर्णरीत्या प्राप्ति हो चुकी है।

नित्यानन्द प्रभु प्रेमके ही आकर्षणसे आकर्षित होकर नवद्वीप आये थे, इधर इस बातका पता प्रभुके द्धदयको बेतारके तारद्वारा पहले ही लग चुका था। उन्होंने उसी दिन भक्तोंको नवद्वीपमें अवधूत नित्यानन्दको खोजनेके लिये भेजा। नवद्वीप कोई छोटा-मोटा गाँव तो था ही नहीं, जिसमेंसे वे झट नित्यानन्दजीको खोज लाते, फिर नित्यानन्दजीसे कोई परिचित भी नहीं था, जो उन्हें देखते ही पहचान लेता। श्रीवास पण्डित तथा हरिदास दिनभर उन नवीन आये हुए महापुरुषकी खोज करते रहे, किन्तु उन्हें इनका कुछ भी पता नहीं चला, अन्तमें निराश होकर वे प्रभुके

पास लीट आये और आकर कहने ल्यो—प्यभो ! हमने आपके आज्ञानुसार नवद्वीपके मुहल्ले-मुहल्लेमें जाकर उन महापुरुपकी खोज की, सब प्रकारकें मनुष्योंके वरोंमें जाकर देखा, किन्तु हमें उनका कुछ भी पता नहीं चला। अय जैसी आज्ञा हो, वैसा ही करें; जहाँ बतावें वहीं जायें।

इन लोगोंके मुख्यंस इस वातको सुनकर प्रभु कुछ मुसकराये और मबकी ओर देखते हुए वोले—'मुझे रात्रिमें स्वप्न हुआ है कि व महापुरुष जरूर यहाँ आ गये हैं और लोगोंसे मेरे घरका पता पृष्ठ रहे हैं। अच्छा एक काम करो। हम सभी छोग मिलकर उन्हें हूँ दने चलें।' यह कहकर प्रभु उसी समय उठकर चल दिये । उनके पीछे गदाधर श्रीवामादि भक्तः गण भी हो लिये । प्रभ उठकर सीधे पं० नन्दनाचार्यके घरकी ओर चल पड़े । आचार्यके वर पहुँचनेपर भक्तोंने देखा कि एक दिव्यकान्तियुक्त महापुरुष अपने अमित तेजसे सम्पूर्ण घरको आलोकमय यनाये हुए पद्मासन म विराजमान हैं । उनके मुखमण्डलकी तेजोमय किरणोंमें ग्रीष्मके प्रभाकर-की किरणोंकी माँति प्रखर प्रचण्डता नहीं थी, किन्तु शरद्-चन्द्रकी किरणोंके समान शीतलताः शान्तता और मनोहरता मिली हुई थी । गौराङ्ग-न भक्तोंके महित उन महापुरुषकी चरण-वन्दना की और एक ओर चुपचाप वैठ गये। किमीने किसीसे कुछ भी वातचीत नहीं की। नित्यानन्द प्रभु अनिमेष-दृष्टिसे गौराङ्कके मख-चन्द्रकी ओर निहार रहे थे। भक्तीने देखा, उनकी पलकोंका गिरना एकदम बन्द हो गया है। सभी स्थिरभावल मन्त्र-मुग्धकी भाँति नित्यानन्ट प्रभुका और देख रहे थे। प्रभुने अपने मनमें मोचा---भक्तांका नित्यानन्दर्जाकी महिमा दिखाना चाहिये । इन्हें कोई प्रेम-प्रसङ्ग सुनाना चाहिये जिसके अवणसे इनके शरीरमें सात्त्विक मार्वोका उद्दीपन हो । इनके भावोंके उदय होनेसे ही भक्त इनके मनोगत भावोंको ममझ मकेंगे।' यह मोचकर प्रभने श्रीवाम पण्डितको कोई स्तृति इलोक पढ़नेके लिये धीरेंसे मंकेत किया। प्रभुके मनोगत भावको ममझकर श्रीवाम इस स्त्रोकको पढने लगे—

> वर्षापीष्टं नटवरवपुः कर्णयोः कर्णिकारं विभ्रद्वासः कनककपिशं वैजयन्तीं च माळाम् । रन्ध्रान्वेणोरधरसुध्या प्रयन्तोपञ्चरे-र्वृन्दारण्यं स्वपदरमणं प्राविशद्गीतकीर्तिः ॥

> > ( श्रीमद्भाव १०। २१। ५)

श्रीमद्भागवतक दशम स्कल्पके इस स्ठोकमें कितना माधुर्य है, इसे तो संस्कृत-साहित्यानुरागी सहृदय रिमक भक्त ही अनुभवक र सकते हैं। इसका भाव शब्दोंमें व्यक्त किया ही नहीं जा मकता। बजमण्डलके भक्तगण तो इसी स्ठोकको श्रीमद्भागवतके प्रचारमें मूल कारण यताते हैं। यात यह श्री कि भगवान् शुकदेवजी तो बाल्यकालमे ही विरक्त थे, वे अपने पिता भगवान् व्यासदेवजीके पान न आकर वीर जंगलोंमें ही अवधूत-वेशमें विचरण करते थे। व्यासदेवने उसी समय श्रीमद्भागवतकी रचना की थी, उनकी इच्छा थी कि शुकदेवजी इसे पढ़ें। किन्तु वे जितनी देरमें भी दुद्दी जा सकती है। उतनी देरमें अधिक कही हहरते हो नहीं थे। फिर अठारह इजार स्ठोकवाली श्रीमद्भागवतको वे किस प्रकार पढ़ मकते थे। इसलिये व्यासदेवजीकी इच्छा मनकी मनहींमें रह गर्या।

व्यासंदेवजीके शिष्य उस घोर जंगलमें समिधा कुश तथा फूल-फल जेने जाया करते थे, एक दिन उन्हें इस वीहड़ बनमें एक व्याव मिला, व्यावको देखकर वे लोग डर गये और आकर भगवान व्यासदेवसे कहने लगे— गुबदेव ! अब हम घोर जंगलमें न जाया करेंगे, आज हमें व्याव मिला था- उसे देखकर हम सब के-सब भएमीत हो गये।

शिष्योंके मुखसे ऐसी बात सुनकर भगवान् व्यासदेव कुछ मुसकराये और थोड़ी देर सोचकर बोले--- व्याघसे तुमलोगोंको भय ही किस बातका है ? हम तुम्हें एक ऐसा मन्त्र बता देंगे कि उसके प्रभावसे कोई भी हिंसक जन्त तम्हारे पास नहीं फटक सकेगा ।' शिष्योंने गुरुदेवके वाक्यपर विश्वास किया और दूसरे दिन स्नान-सन्ध्यासे निवृत्त होकर हाथ जोड़े हुए वे गुरुके समीप आये और हिंसक जन्त्र-निवारक मन्त्रकी जिज्ञासा की । भगवान न्यासदेवने यही 'बर्हापीडं नटवरवपुः' वाला श्लोक बता दिया। शिष्योंने श्रद्धा-भक्तिसहित इसे कण्ठस्य कर लिया और सभी साथ मिलकर जब-जब जंगलको जाते तब-तब इस श्लोकको मिलकर स्वरके साथ पढते। उनके सुमधुर गानसे नीरव और निर्जन जंगल गुँजने लगता और चिरकालतक उसमें इस श्लोककी प्रतिध्वनि सुनायी पड़ती । एक दिन अवधूत-शिरोमणि श्रीशकदेवजी घुमते-फिरते उधर आ निकले । उन्होंने जब इस स्रोकको सुना तो वे मुग्ध हो गये। शिष्योंसे जाकर पूछा—'तुमलोगोंने यह श्लोक कहाँ सीखा ?' शिप्योंने नम्रतापूर्वक उत्तर दिया—'हमारे कुलपति भगवान् व्यासदेवने ही हमें इस मन्त्रका उपदेश दिया है । इसके प्रभावसे हिंसक जन्त पास नहीं आ सकते। ' भगवान शुकदेवजी इस स्रोकके भीतर जो छिपा हुआ अनन्त और अमर बनानेवाला रस भरा हुआ था, उसे पान करके पागल-से हो गये। वे अपने अवधूतपनेके सभी आचरणोंको भूलाकर दौडे-दौडे भगवान् व्यासदेवके समीप पहुँचे और उस स्रोकको पढ़ानेकी प्रार्थना की । अपने विरक्त परमहंस पुत्रको इस भाँति प्रेममें पागल देखकर पिताकी प्रसन्नताका वारापार नहीं रहा। वे शुकदेवजीको एकान्तमें ले गये और धीरेसे कहने लगे—'बेटा ! मैंने इसी प्रकारके अठारह हजार क्लोकों-की परमहंससंहिता ही बनायी है, तुम उसका अध्ययन करो।'

इन्होंने आग्रह करते हुए कहा—'नहीं पिताजी! हमें तो बस, बही एक श्लोक बता दीजिये।' भगवान् व्यासदेवने इन्हें वही श्लोक पढ़ा दिया और इन्होंने उसी समय उसे कण्ठस्थ कर लिया। अब तो ये धूमते हुए उसी श्लोकको सदा पढ़ने लगे। श्लीकृष्णप्रेम तो ऐसा अनोखा आसव है कि इसका जिसे तिनक भी चसका लग गया, फिर बह कभी त्याग नहीं सकता। मनुष्य यदि फिर उसे छोड़ना भी चाहे तो वह स्वयं उसे पकड़ लेता है। ग्रुकदेवजीको भी उस मधुमय मनोश्ल मदिराका चसका लग गया, फिर वे अपने अवधूतपनेके आग्रहको छोड़कर श्लीमद्भागवतके पठनमें संलग्न हो गये और पितासे उसे सांगोपांग पढ़कर ही वहाँसे उटे। तभी तो भगवान् व्यासदेवजी कहते हैं—

आत्मारामाश्च मुनयो निर्यन्था अप्युरुकमे । कुर्वन्त्यहेतुकों भक्तिमित्थंभूतगुणो हरिः ॥ (श्रीमद्गागवत )

भगवान्के गुणोंमें यही तो एक बड़ी भारी विशेषता है कि जिनकी हृदय-प्रनिथ खुल गयी है, जिनके सर्वसंशयोंका जड़मूलसे छेदन हो गया है और जिनके सम्पूर्ण कर्म नष्ट भी हो चुके हैं, ऐसे आत्माराम मुनि भी उन गुणोंमें अहैतुकी भक्ति करते हैं। क्यों न हो, वे तो रसराज हैं न १ प्रेम-सिन्धुमें डूवे हुएको किसीने आजतक उछलते देखा ही नहीं।'

जिस स्रोकका इतना भारी महत्त्व है उसका भाव भी सुन लीजिये।
गौएँ चराने मेरे नन्हें से गोपाल चुन्दावनकी ओर जा रहे हैं। साथमें वे ही
पुराने ग्वाल-बाल हैं। उन्हें आज न जाने क्या सूझी हैं। कि वे कनुआकी
कमनीय कीर्तिका निरन्तर बखान करते हुए जा रहे हैं। सभी अपने कोमल कण्डोंसे श्रीकृष्णका यशोगान कर रहे हैं। इधर ये अपनी सुरलीकी तानमें

चै० च० ख०-२-६--

ही मस्त हैं। इन्हें दीन-दुनियाकिसीका भी पता नहीं । अहा ! उस समयकी इनकी छवि कितनो सुन्दर है—

'सम्पूर्ण शरीरकी गठन एक सुन्दर नटके समान बड़ी ही मनोहर और चित्ताकर्षक है। सिरपर मोरमुकुट विराजमान है। कानोंमें बड़े-बड़े कनेरके पुष्प लगा रखे हैं, कनकके समान जिसकी बुति है, ऐसा पीताम्बर सुन्दर शरीरपर फहरा रहा है, गलेमें वैजयन्तीमाला पड़ी हुई है। कुछ आँखोंकी भुकुटिशोंको चढ़ाथे हुए, टेढ़े होकर वंशीके छिद्रोंको अपने अधरामृतसे पूर्ण करनेमें तत्पर हैं। उन छिद्रोंमेंसे विश्वविमोहिनी ध्विन सुनायी पड़ रही है। पीछे-पीछे ग्वालबाल यशोदानन्दनका यशोगान करते हुए जा रहे हैं, इस प्रकारके मुरलीमनोहर अपनी पद-रजसे वृन्दावनकी भूमिको पावन बनाते हुए श्वमं प्रवेश कर रहे हैं।'

जगत्को उन्मादी बनानेवाले इस भावको सुनकर जब अवधूतशिरोमणि शुकदेवजी भी प्रेममें पागल बन गये, तब फिर भला हमारे सहृदय अवधूत नित्यानन्द अपनी प्रकृतिमें कैसे रह सकते थे ? श्रीवास पण्डितके मुखसे इस स्कोक को सुनते ही वे मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । इनके मूर्छित होते ही प्रभुने श्रीवास फिर स्ठोक पढ़नेको कहा । श्रीवास हे दुशरा स्ठोक पढ़नेपर नित्यानन्द प्रभु जोरोंसे हुंकार देने लगे । उनके दोनों नेत्रोंसे अविरल अश्रु वह रहे थे, शरीरके सभी रोम बिलकुल खड़े हो गये । पसीनेसे शरीर भीग गया । वे प्रेममें उन्मादीकी भाँति नृत्य करने लगे । प्रभुने नित्यानन्दको गलेसे लगा लिया और दोनों महापुरुष परस्परमें एक दूसरेको आलिङ्गन करने लगे । नित्यानन्द प्रेममें वेसुध-से प्रतीत होते थे, उनके पैर कहीं-के-कहीं पड़ते थे, जोरसे 'हा कृष्ण ! हा कृष्ण !' कहकर वे कदन कर रहे थे । रुदन करते करते बीचमें जोरोंकी हुंकार करते । इनकी हुंकारको सुनकर उपस्थित भक्त भी थर-थर काँपने लगे । सभी काठकी

पुतलोकी भाँति स्थिरभावते चुपचाप खड़े थे। इसी बीच बेहोश होकर निताई अपने भाई निमाईकी गोदमें गिर पड़े। प्रभुने नित्यानन्दके मस्तकपर अपना कोमल करकमल किराया। उसके स्पर्शमान्नसे नित्यानन्दके मस्तकपर अपना कोमल करकमल किराया। उसके स्पर्शमान्नसे नित्यानन्दन्नीको परमानन्द प्रतीत हुआ, वे कुछ-कुछ प्रकृतिस्थ हुए। नित्यानन्द-प्रभुको प्रकृतिस्थ देखकर प्रभु दीनभावसे कहने लगे— श्रीपाद! आज हम सभी लोग आपकी पद-धूलिको मस्तकपर चढ़ाकर कृतकृत्य हुए। आपने अपने दर्शन हमें बड़भागी बना दिया। प्रभो! आप जैसे अवधूतोंके दर्शन भला, हमारे-जैसे संसारी पुरुषोंको हो ही कैसे सकते हैं! हम तो ग्रहस्पी कृपके मण्डूक हैं, इसे छोड़कर कहीं जा ही नहीं सकते। आप-जैसे महापुरुष हमारे ऊपर अहैतुकी कृपा करके स्वयं ही घर बैठे हमें दर्शन देने आ जाते हैं, इससे बढ़कर हमारा और क्या सौभाग्य हो सकता है!

प्रभुकी इस प्रेममय वाणीको सुनकर अधीरताके साथ निताईने कहा— 'हमने श्रीकृष्णके दर्शनके निमित्त देश-विदेशोंकी यात्रा की, सभी मुख्य-मुख्य पुण्यस्थानों और तीथोंमें गये । सभी बड़े-बड़े देवाल्योंको देखा, जो-जो श्रेष्ठ और सात्विक देवस्थान समझे जाते हैं, उन सबके दर्शन किये किन्तु वहाँ केवल स्थानोंके ही दर्शन हुए । उन स्थानोंके सिंहासनोंको हमने खाली ही पाया । भक्तोंसे हमने पूछा—इन स्थानोंसे भगवान् कहाँ चले गये ! मेरे इस प्रश्नको सुनकर बहुत से तो चिकत रह गये, बहुत से चुप हो गये, बहुतोंने मुझे पागल समझा । मेरे बहुत तलाश करनेपर एक भक्तने पता दिया कि भगवान् नवद्वीपमें प्रकट होकर श्रीकृष्ण संकीर्तनका प्रचार कर रहे हैं । तुम उन्हींकी शरणमें जाओ, तभी तुग्हें शान्तिकी प्राप्ति हो सकेगी । इसीलिये में नबद्वीप आया हूँ । दयालु श्रीकृष्णने कृपा करके स्वयं ही मुझे दर्शन दिये । अब वे मुझे अपनी शरणमें लेते हैं या नहीं इस सातको वे जानें । इतना कहकर फिर नित्यानन्द प्रभु गौराङ्गकी गोदीमें छढ़क पड़े।मानो उन्होंने अपना सर्वस्व गौराङ्गको अर्पण कर दियाहो।

प्रभुने धीरे-धीरे इन्हें उठाया और नम्रताके साथ कहने लगे—'आप स्वयं ईश्वर हैं, आपके शरीरमें सभी ईश्वरताके चिह्न प्रकट होते हैं, सुक्षे भुलानेके लिये आप मेरी ऐसी स्तुति कर रहे हैं। ये सब गुण तो आपमें ही विद्यमान हैं, इस तो साधारण जीव हैं। आपकी कृपाके भिखारी हैं।'

इन वार्तोंको भक्त मन्त्रमुग्धकी भाँति चुपचाप पासमें बैठे हुए आश्चर्यके साथ सुन रहे थे। मुरारी गुप्तने धीरेसे श्रीवाससे पूछा—'इन दोनोंकी बार्तोंसे पता ही नहीं चलता इनमें कौन बड़ा है और कौन छोटा?' धीरे-ही-धीरे श्रीवास पण्डितने कहा—'किसीने शिवजीसे जाकर पूछा कि आपके पिता कौन हैं ?' इसपर शिवजीने उत्तर दिया—'विष्णु भगवान् ।' उसीने जाकर विष्णु भगवान्से पूछा कि—'आपके पिता कौन हैं ?' हँसते हुए विष्णुजीने कहा—'देवाधिदेव श्रीमहादेवजी ही हमारे पिता हैं।' इस प्रकार इनकी लीला ये ही समझ सकते हैं, दूसरा कोई क्या समझे ?

नन्दनाचार्य इन सभी लीलाओंको आश्चर्यके साथ देख रहे थे, उनका घर प्रेमका सागर बना हुआ था, जिसमें प्रेमकी हिलोरें मार रही थीं। करण-क्रन्दन और रुदनकी हृदयको पिघलानेवाली ध्वनियोंसे उनका घर गूँज रहा था। दोनों ही महापुरुष चुपचाप पश्यन्ती भाषामें न जाने क्या-क्या बातें कर रहे थे, इसका मर्म वे ही दोनों समझ सकते थे। वैखरी वाणीको बोलनेवाले अन्य साधारण लोगोंकी बुद्धिके बाहरकी थे बातें थीं।



### **ब्यासपूजा**

ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्रयैव भजाम्यहम् । मम वर्त्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थं सर्वशः ॥ॐ (गीता ४ । ११)

प्रेमका पथ कितना व्यापक है, उसमें सन्देह, छल, वञ्चना, बनावरके लिये तो स्थान ही नहीं। प्रेममें पात्रापात्रका भेदभाव नहीं। उसमें जाति, वर्ण, कुल, गोत्र तथा सजीव-निर्जीवका विचार नहीं किया जाता, इसीलिये प्रायः लोगोंके मुखोंसे सुना जाता है कि 'प्रेम अन्धा होता है।' ऐसा कहनेवाले स्वयं भ्रममें हैं। प्रेम अन्धा नहीं है, असलमें प्रेमके अतिरिक्त अन्य सभी अन्धे हैं। प्रेम ही एक ऐसा अमोध बाण है कि जिसका लक्ष्य कभी व्यर्थ

<sup>\*</sup> श्रीभगवान् कर्जुनके प्रति उपदेश करते हुए कहते हैं—हे अर्जुन ! जो भक्त मुझे जिस भावसे भजता है, मैं भी उसका उसी भावसे भजन करता हूँ। किसी भी रास्तेसे क्यों न आओ, बन्तमें सब धूम-फिरकर मेरे ही पास आ जाते हैं (क्योंकि सबी प्राणियोंका एकमात्र प्राप्तिस्थान मैं ही हैं)।

नहीं होता, उसका निशान सदा ही ठीक ही लक्ष्यपर बैठता है। 'अपना? कहीं भी छिपा हो, प्रेम उसे वहींसे खोज निकालेगा। इसीलिये तो। कहा है—

'तिनका तिनकेसे मिला, तिनका तिनके पास।'

विशाल हिन्द-धर्मने प्रेमकी सर्वव्यापकताको ही लक्ष्य करके तो उपा-सनाकी कोई एक ही पद्धति निश्चय नहीं की है। तुम्हें जिससे प्रेम हो, तुम्हारा अन्तः करण जिसे स्वीकार करता हो उसीकी भक्तिभावसे पूजा-अर्ची करो और उसीका निरन्तर ध्यान करते रही। तम अन्तमें प्रेमतक पहुँच जाओगे। अपना उपास्य कोई एक निश्चय कर लो। अपने हृदयमें किसी भी एक प्रियको बैठा लो। बस, तुम्हारा बेड़ा पार है। पत्नी पतिमें ही भगवत-भावना करके उसका ध्यान करें। शिष्य गुरुको ही साक्षात परब्रह-का साकार स्वरूप मानकर उसकी वन्दना करे, इन सभीका पर अन्तमें एक ही होगा, सभी अपने अन्तिम अभीष्टतक पहुँच सकेंगे । सभीको अपनी-अपनी भावनाके अनुसार प्रभ-पद-प्राप्ति अथवा मुक्ति मिलेगी । सभीके दुःखींका अत्यन्ताभाव हो जायगा । यह तो सचेतन साकार बस्तुके प्रति प्रेम करनेकी पद्धति है, हिन्दू-धर्ममें तो यहाँतक माना गया है कि पत्थर, मिट्टी, घातु अथवा किसी भी प्रकारकी मूर्ति बनाकर उसीमें ईश्वर-बुद्धिले पूजन करोगे तो दुम्हें शुद्ध-विशुद्ध प्रेमकी ही प्राप्ति होगी। किन्त इसमें दम्भ या बनावट न होनी चाहिये। अपने हृदयको टटोलः हो कि इसके प्रति हमारा पूर्ण अनुराग है या नहीं, यदि किसीके भी प्रति तुम्हारा पूर्ण प्रेम हो चुका तो बस, तुम्हारा कल्याण ही है, तुम्हारा सर्वस्व तो वही है।

नित्यानन्द प्रभु बारह्र-तेरह वर्षकी अल्प वयस्में ही घर छोड़कर चले आये थे। लगभग बीस वर्षोतक ये तीथोंमें भ्रमण करते रहे, इनके साथी संन्यासीजी इन्हें छोड़कर कहाँ चले गये, इसका कुछ भी पता नहीं चलता, किन्तु इतना अनुमान अवश्य लगाया जा सकता है कि उन महात्माके लिये इनके हृदयमें कोई विशेष स्थान न यन सका । उनमें इनका गुरुभाव नहीं हुआ । बीस वर्षोतक इधर-उधर घूमते रहे, किन्तु जिस प्रेमीके लिये इनका हृदय छटपटा रहा था, वह प्रेमी इन्हें कहीं नहीं मिला । महाप्रमु गौराङ्गका नाम सुनते ही इनके हृदय-सागरमें हिलोरें सी उठने लगीं । गौरके दर्शनोंके लिये मन व्याकुल हो उटा । इसीलिये ये नवदीपकी ओर चल पड़े । आज नन्दनाचार्यके घर गौरने स्वयं आकर इन्हें दर्शन दिये । इनके दर्शनमात्रसे ही इनकी चिरकालकी मनःकामना पूर्ण हो गयी । जिसके लिये ये व्याकुल होकर देश-विदेशोंमें मारे-मारे फिर रहे थे, वह वस्तु आज स्वयं ही इन्हें प्राप्त हो गयी। ये स्वयं संन्यासी थे, गौराङ्ग अभीतक ग्रहस्थोंमें ही ये । गौराङ्गसे ये अवस्थामें भी दस-यारह वर्ष बड़े थे, किन्तु प्रेममें तो छोटे-बड़े या उच्च-नीचका विद्वार होता ही नहीं, इन्होंने सर्वतीभावेन गौराङ्गको आत्मसमर्पण कर किया । गौराङ्गने भी इन्हें अपना बड़ा भाई समझकर स्वीकार किया ।

नन्दनाचार्यके घरसे नित्यानन्दर्जीको साथ लेकर गौराङ्ग भक्तोंसहित श्रीवास पण्डितके घर पहुँचे । वहाँ पहुँचते ही संकीर्तन आरम्भ हो गया । सभी भक्त नित्यानन्दर्जीके आगमनके उल्लासमें नृतन उत्साहके साथ भावावेशमें आकर जोरोंसे कीर्तन करने लगे । भक्त प्रेममें विद्वल होकर कभीतोः नाचते, कभी गाते और कभी जोरोंसे 'हरि बोल' 'हरि बोल' की तुमुल ध्वनि करते । आजके कीर्तनमें बड़ा ही आनन्द आने लगा, मानो सभी भक्त प्रेममें बेसुध होकर अपने आपेको बिलकुल भूल गये हों । अबतक गौराङ्ग शान्त थे, अब उनसे भी न रहा गया, वे भी भक्तोंके साथ मिलकर शरीरकी सुधि भुलकर जोरोंसे हरि-ध्वनि करने लगे । महाप्रभु नत्यानन्द-

जीके दोनों हाथोंको पकड़कर आनन्दसे नृत्य कर रहे थे। नित्यानन्दजी भी काठकी पुतलीकी भाँति महाप्रमुके इशारेके साथ नाच रहे थे। अहा! उस समयकी छिविका वर्णन कौन कर सकता है ? भक्तवृन्द मन्त्रमुफ्की भाँति इन दोनों महापुरुपोंका नृत्य देख रहे थे। पखावजवाला पखावज न बजा सका। जो भक्त मजीरे बजा रहे थे उनके हाथोंमेंसे स्वतः ही मजीरे गिर पड़े। सभी वाधोंका वजना बंद हो गया। भक्त जड़-मूर्तिकी भाँति जुपचाप खड़े निमाई और निताईके नृत्यके माधुर्यका निरन्तर भावसे पान कर रहे थे। नृत्य करते-करते निमाईने निताईका आलिङ्गन किया। आलिङ्गन पाते ही निताई बेहोश होकर पृथ्वीपर गिर पड़े, साथ ही निमाई भी चेतनाशुन्य-से बन गये।

क्षणभरके पश्चात् महाप्रमु जोरोंके साथ उठकर खड़े हो गये और जल्दीसे भगवान्के आसनपर जा बैठे। अब उनके शरीरमें बलरामजीका-सा आवेश प्रतीत होने लगा। उसी भावावेशमें वे 'वाहणी' 'वाहणी' कहकर जोरोंसे चिल्लाने लगे। हाथ जोड़े हुए श्रीवास पण्डितने कहा—'प्रभो! जिस 'वाहणी' की आप जिज्ञासा कर रहे हैं, वह तो आपके ही पास है। आप जिसके ऊपर कृपा करेंगे वही उस वाहणीका पान करके पागल बन सकेगा।'

प्रमुके भावावेशको कम करनेके निमित्तएक भक्तने शीशीमें गङ्गाजल भरकर प्रभुको दिया। गङ्गाजल पान करके प्रभु कुछ-कुछ प्रकृतिस्य हुए और फिर नित्यानन्दजीको भी अपने हाथोंसे उटाया।

इस प्रकार सभी भक्तोंने उस दिन संकीर्तनमें बड़े ही आनन्दका अनुभव किया । इन दोनों भाइयोंके नृत्यका सुख सभी भक्तोंने खूब ही दूटा । श्रीवास पण्डितके घर ही नित्यानन्द-प्रभुका निवास-स्थान स्थिर किया गया । प्रभु अपने साथ ही निताईको अपने घर लिवा ले गये और हाचीमातासे जाकर कहा—'अम्मा ! देख, यह तेरा विश्वरूप लौट आया। त् उनके लिये बहुत रोया करती थी।' माताने उस दिन सचमुच ही नित्यानन्दप्रभुमें विश्वरूपके ही रूपका अनुभव किया और उन्हें अन्ततक उसी भावसे प्यार करती रहीं। वे निताई और निमाई दोनोंको ही समान रूपसे पुत्रकी भाँति प्यार करती थीं।

एक दिन महाप्रभुने नित्यानन्दजीका प्रेमसे हाथ पकड़े हुए पूछा— 'श्रीपाद! कल गुरुपूर्णिमा है, व्यासपूजनके निमित्त कौन-सा स्थान उपयुक्त होगा!'

नित्यानन्दप्रभुने श्रीवास पण्डितके पूजा-ग्रहकी ओर संकेत करते हुए कहा—'क्या इस स्थानमें व्यासपूजन नहीं हो सकता ?'

हँसते हुए गौराङ्गने कहा—'हाँ, ठीक तो है, आचार्य तो श्रीवास पण्डित ही हैं, इन्हींका तो पूजन करना है। बस, ठीक रहा, अब पण्डितजी ही सब सामग्री जुटाबेंगे। इन्हींपर पूजाके उत्सवका सम्पूर्ण भार रहा।'

प्रसन्नता प्रकट करते हुए पण्डित श्रीवासजीने कहा—'भारकी क्या बात है, पूजनकी सामग्री घरमें उपस्थित है। केला, आम्र, पल्लव, पुष्प, फल और समिधादि आवश्यकीय वस्तुएँ आज ही मँगवा ली जायँगी। इनके अतिरिक्त और जिन वस्तुओंकी आवश्यकता हो उन्हें आप बता दें?'

प्रभुने कहा—'अब हम क्या बतावें, आप खयं आचार्य हैं, सब समझ-बूझकर जुटा लीजियेगा। चलिये, बहुत समय व्यतीत हो गया, अब गङ्गास्नान कर आवें ।'

इतना सुनते ही श्रोवासः मुरारीः गदाधर आदि सभी भक्त निमाई और निताईके सहित गङ्गास्नानके निमित्त चल दिये। नित्यानन्दजीका स्वभाव बिलकुल छोटे बालकींका-सा था, वेकुदक-कुदककर रास्तेमें चलते ।
गक्काजीमें घुस गये तो फिर निकलना सीखे ही नहीं, घंटों जलमें ही गोते
लगाते रहते । कभी उलटे होकर बहुत दूरतक प्रवाहमें ही बहते चले जाते।
सब भक्तोंके सहित वे भी स्नान करने लगे । सहसा उसी समय एक नाक
इन्हें जलमें दिखायी दिया । जन्दोंसे आप उसे ही पकड़नेके लिये दौड़े ।
यह देखकर श्रीवास पण्डित हाय-हाय करके चिल्लाने लगे, किन्नु ये किसीकी
कव सुननेवाले थे, आगे बदे ही चले जाते थे । जय श्रीवासके कहनेमे स्वयं
गौराङ्गने इन्हें आवाज दो, तव कहीं जाकर ये लीटे । इनके सभी काम
अजीव ही होते थे, इससे पहलो ही राजिमें इन्होंने न जाने क्या सोचकर
अपने दण्ड-कमण्डलु आदि सभीको तोइ-फोइ डाला । प्रमुने इसका
कारण पूछा तो ये चुप हो गये । तब प्रभुने उन्हें यड़े आदरसे बीन-बीनकर
गङ्गाजीमें प्रवाहित कर दिया ।

व्यासपूर्णिमाके दिन सभी भक्त स्नान, सन्ध्या-वन्दन करके श्रीकास पण्डितके घर आये। पण्डितजीने आज अपने प्जा-ग्रहको खूब सजा रखा था। स्यान-स्यानपर वन्दनवार बँधे हुए थे। द्वारपर कदली सन्भ बड़े ही भले माल्य पड़ते थे। सम्पूर्ण घर गौके गोवरसे लिपा हुआ था, उसपर एक सुन्दर विद्धौना विद्धा था, सभी भक्त आकर ज्यासपीठके सम्मुल बैठ गये। एक ऊँचे स्थानपर छोटो-सी चौको रखकर उसपर व्यासपीठ बनायी हुई थी, व्यासजीकी सुन्दर मूर्ति उसपर विराजमान थी। सामने पूजाकी सभी सामग्री रखो थी, कई थालोंमें सुन्दर अमनिया किये हुए पल रखे थे, एक ओर घरकी बनी हुई मिठाइयाँ रखी थीं। एक थालीमें अक्षत, धूप, दीप, नैवेद्य, ताम्बूल, पूगीफल, पुष्पमाल तथा अन्य सभी पूजनकी सामग्री सुझोभित हो रही थी। पीठके दार्या ओर आचार्यका आसन विद्या हुआ था। भक्तोंके आग्रह करनेपर पूजाकी पदितको हाथमें लिये हुए श्रीवास

पण्डित आनार्यके आसनपर विराजमान हुए । भक्तोंने विधिषत् व्यासजीका पूजन किया । अब नित्यानन्द प्रभुकी वारी आयी । वे श्रीवालजीके कहनेसे पूजा करने लगे । श्रीवास पण्डितने एक सुन्दर-सी माला नित्यानन्दजीके हायमें देते हुए कहा—'श्रीपाद ! इसे व्यासजीको पहनाइये ।' श्रीवासजीको हतना कहनेपर भी नित्यानन्दजीने माला व्यासदेवजीको नहीं पहनायी, वे उसे हायमें ही लिये हुए चुपचाप खड़े रहे । इसपर फिर श्रीवास पण्डितने जरा जोरसे कहा—'श्रीपाद ! आप खड़े क्यों हैं, माला पहनाते क्यों नहीं !' जिस प्रकार कोई पत्थरकी मूर्ति खड़ी रहती है उसी प्रकार माला हायमें लिये नित्यानन्दजी ज्यों केस्यों ही खड़े रहे, मानो उन्होंने कुछ सुना ही नहीं । तब तो श्रीवास पण्डित घवड़ाये, उन्होंने समझा नित्यानन्दजी हमारी बात तो मानेंगे नहीं, यदि प्रभु आकर इन्हें समझावेंगे तो जरुर मान जायेंगे । प्रभु उस समय दूसरी ओर बैठे हुए थे, श्रीवासजीने प्रभुको बुलाकर कहा— ध्रमो ! नित्यानन्दजी व्यासदेवको माला नहीं पहनाते, आप इनसे कह दीजिये माला पहना दें, देरी हो रही है।'

यह सुनकर प्रभुने कुछ आज्ञाके से स्वरमें नित्यानन्दजीसे कहा— 'भीपाद! व्यासदेवजीको माला पहनाते क्यों नहीं ! देखों, देर हो रही है, सभी भक्त तुम्हारी ही प्रतीक्षामें बैठे हैं, जरूदीसे पूजन समाप्त करो; फिर संकीर्तन होगा।'

प्रभुकी इस बातको सुनकर निर्ताई नींदरे जागे हुए पुरुषकी भाँति अपने चारों और देखने लगे। मानो वे किसी विशेष वस्तुका अन्वेषण कर रहे हों। इधर उधर देखकर उन्होंने अपने हाथकी माला व्यावदेवजीको तो पहनायी नहीं। जरदीसे गौराङ्गके सिरपर चढ़ा दी। प्रभुके रुष्णे छम्बे खुँबराले बालोंमें उलझकर वह माला बढ़ी ही मली माल्म पढ़ने लगी। सभी भक्त आनन्दमें बेसुध से हो गये। प्रभु कुछ लिजतन्दे हो गये।

नित्यानन्दजी प्रेममें विभोर होनेके कारण मूर्छित होकर गिर पड़े। अहा, प्रेम हो तो ऐसा हो, अपने प्रियमत्रमें ही सभी देवी-देवता और विश्वका दर्शन हो जाय। गौराङ्गको ही सर्वस्व समझनेवाले निताईका उनके प्रति ऐसा ही भाव था। उनका मनोगत भाव था—

त्वमेव माता च पिता त्वमेव त्वमेव बन्धुश्च सखा त्वमेव । स्वमेव विद्या द्वविणं त्वमेव त्वमेव सर्वं मम देवदेव ॥

गौराङ्ग ही उनके सर्वस्व थे । उनकी भावनाके अनुसार उन्हें प्रत्यक्ष फल भी प्राप्त हो गया । उनके सामनेसे गौराङ्गकी यह नित्यकी मानुषिक मूर्ति विलुत हो गयी। अब उन्हें गौराङ्गकी षड्भुजी मूर्तिका दर्शन होने लगा। उन्होंने देखा गौराङ्कके मुखकी कान्ति कोटि सूर्योंकी प्रभारे भी बढकर है। उनके चार हाथोंमें शंख, चक्र, गदा और पद्म विराजमान हैं, शेष दो हाथोंमें वे इल-मूसलको धारण किये हुए हैं। नित्यानन्दजी प्रभुके इस अद्भुत रूपके दर्शनींसे अपनेको कृतकृत्य मानने लगे। उनके नेत्र उन दर्शनोंसे तप्त ही नहीं होते थे। उनके दोनों नेत्र बिलकल फटे-के-फटे ही रह गये, पलक गिरना एकदम बन्द हो गया। नेत्रोंकी दोनों कोरोंसे अश्रओंकी धारा वह रही थी। शरीर चेतनाग्रन्य था। भक्तोंने देखा उनकी साँस चल नहीं रही है, उनका शरीर मृतक पुरुषकी भाँति अकड़ा हुआ पड़ा था, केवल मुलकी अपूर्व ज्योतिको देखकर और नेत्रोंसे निकलते हुए अश्रओंसे ही यह अनुमान लगाया जा सकता था कि वे जीवित हैं। भक्तों-को इनकी ऐसी दशा देखकर बड़ा भय हुआ । श्रीवास आदि सभी मक्तींने भाँति-भाँतिकी चेष्टाओंद्वारा उन्हें सचेत करना चाहा, किन्तु उन्हें बिलकुल भी होश नहीं हुआ । प्रभुने जब देखा कि नित्यानन्दजी किसी भी प्रकार नहीं उठते, तब उनके शरीरपर अपना कोमल कर फेरते हुए प्रभु अत्यन्त ही प्रेमके साथ कहने लगे-'श्रीपाद ! अब उठिये । जिस कार्यके निमित्त आपने इस शरीरको धारण किया है, अब उस कार्यके प्रचारका समय सिन्नकट आ गया है। उठिये और अपनी अहेतुकी कृपाके द्वारा जीवोंका उद्धार कीजिये। सभी लोग आपकी कृपाके भिखारी बने बैठे हैं, जिसका आप उद्धार करना चाहें उसका उद्धार कीजिये। श्रीहरिके सुमधुर नामोंका वितरण कीजिये। यदि आप ही जीवोंके ऊपर कृपा करके भगव-न्नामका वितरण न करेंगे तो पापियोंका उद्धार कैसे होगा ?'

प्रभुके कोमल करस्पर्शते निताईकी मूर्छा भक्त हुई, वे अब कुछ-कुछ प्रकृतिस्य हुए । नित्यानन्दजीको होशमें देखकर प्रभु भक्तींसे कहने लगे— व्यासपूजा तो हो चुकी, अब सभी मिलकर एक बार सुमधुर स्वरते श्रीकृष्ण-संकीर्तन और कर लो ।' प्रभुकी आज्ञा पाते ही पखावज बजने लगी। सभी भक्त हार्थोमें मजीरा लेकर बड़े ही प्रेमसे कीर्तन करने लगे। सभी प्रेममें विद्वल होकर एक साथ—

### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

— इस सुमधुर संकीर्तनको करने लगे । संकीर्तनकी सुमधुर ध्वनिसे श्रीवास पण्डितका घर गूँजने लगा । संकीर्तनकी आवाज सुनकर बहुत से दर्शनार्थी द्वारपर आकर एकत्रित हो गये। किन्तु घरका दरवाजा तो बन्द था। वे बाहर खड़े-ही-खड़े संकीर्तनका आनन्द लूटने लगे । इस प्रकार संकीर्तनके आनन्दों किसीको समयका ज्ञान ही न रहा । दिन डूब गया । तब प्रभुने संकीर्तनको बन्द कर देनेकी आज्ञा दी और श्रीवास पण्डितसे कहा—'प्रसादके सम्पूर्ण सामानको यहाँ ले आओ ।' प्रभुकी आज्ञा पाकर श्रीवास पण्डित प्रसादके सम्पूर्ण सामानको यहाँ ले आओ ।' प्रभुकी आज्ञा पाकर श्रीवास पण्डित प्रसादके सम्पूर्ण सामानको प्रसुके समीप उटा लाये। प्रभुके अपने हार्थोसे सभी उपस्थित भक्तोंको प्रसाद वितरण किया । उस महाप्रसादको पाते हुए सभी भक्त अपने-अपने घर्योको चले गये।

इस प्रकार नित्यानन्दजी श्रीवास पण्डितके ही घरमें रहने लगे। श्रीवास पण्डित और उनकी धर्मपत्नी मालिनीदेवी उन्हें अपने संगे पुत्रकी भाँति प्यार करते थे । नित्यानन्दजीको अग्ने माता-पिताको छोडे आज लगभग बीस वर्ष हो गये। बीस वर्षोंसे ये इसी प्रकार देश-विदेशोंमें घूमते रहे । बीस वर्षोंके बाद अब फिरसे मात-पित-सखको पाकर ये परम प्रसन्न हुए। गौराङ्ग भी इनका हृदयसे बड़ा आदर करते थे, वे इन्हें अपने बड़े भाईसे भी बढकर मानते थे, तभी तो यथार्थमें प्रेम होता है। दोनों ही ओरसे सत्कारके भाव हों तभी अभिन्नता होती है। शिष्य अपने गुरुको सर्वस्व समझे और गुरु शिष्यको चाकर न समझकर अपना अन्तरङ्ग सखा समझे तभी दृढ प्रेम हो सकता है । गुरु अपने गुरुपनेमें हो बने रहें और शिध्यको अपना सेवक अथवा दास ही समझते रहें, इधर शिष्य अनिच्छा-पूर्वक कर्तव्य-सा समझकर उनकी सेव्य-शुश्रुण करता रहे, तो उन दोनोंमें यथार्थ प्रेम नहीं होता । गुरु-शिष्यका वर्ताव तो ऐसा ही होना चाहिये जैसा भगवान श्रीकृष्ण और अर्जनका था अथवा जनक और शुकदेवजीका जैसा शास्त्रोंमें सुना जाता है। नित्यानन्दजी गौराङ्गको अपना सर्वस्व ही समझते थे, किन्तु गौराङ्ग उनका सदा पुज्यकी ही भाँति आदर-सत्कार करते थे, यही तो इन महापरुषोंकी विशेषता थी।

नित्यानन्दजीका स्वभाव बड़ा चञ्चल था। वे कभी-कभी स्वयं अपने हाथोंसे भोजन ही नहीं करते, तब मालिनीदेवी उन्हें अपने हाथोंसे छोटे बच्चोंकी तरह खिलातीं। कभी-कभी ये उनके सूखे स्तनोंको अपने मुखमें देकर उन्हें वालकोंकी भाँति पीने लगते। कभी उनकी गोदमें शिशुओंकी तरह क्रीड़ा करते। इस प्रकार ये श्रोवास और उनकी पत्नी मालिनीदेवीको वात्सल्य-मुखका आनन्द देते हुए उनके घरमें सुखपूर्वक रहने लगे।



अद्वैताचार्य

# अद्वैताचार्यके ऊपर कृपा

सिं साहजिकं प्रेम दूरारपि विराजते। चकोरीनयनद्वन्द्वमानन्दयति चन्द्रमाः॥ॐ (स०र०भां०९२।२)

यदि प्रेम सचमुचमें स्वाभाविक है, यदि वास्तवमें उसमें किसी भी प्रकारका संसारी स्वार्थ नहीं है, तो दोनों ही ओरसे हृदयमें एक प्रकारकी हिलोरें-सी उठा करती हैं। उर्दूके किसी कविने प्रेमकी डरते-डरते और संद्यायके साथ बड़ी ही सुन्दर परिभाषा की है। वे कहते हैं—

'इटक' इसको ही कहते होंगे शायद ? सीनेमें जैसे कोई दिलको मला करे।

सीनेमें दिलको खिंचता हुआ-सा देखकर ही वे अनुमान करते हैं, कि हो-न-हो, यह प्रेमकी ही बला है। तो भी निश्चयपूर्वक नहीं कह सकते। निश्चयात्मक किया देनेमें डरते हैं। धन्य है। यथार्थमें इससे बढ़िया प्रेमकी परिभाषा हो ही नहीं सकती।

किसी प्रेममें अथीर दुई नाथिकासे सखी कह रही है— 'हे सिखि! की खाभाविक सहज रनेह होता है, वह कभी कम नहीं होनेका, फिर चाहे प्रेमपात्र कितनी भी दूरीपर क्यों न रहता हो! आकाशमें विराजमान होते हुए भी चन्द्रदेव चकोरीके दोनों नेन्नोंको आनन्द प्रदान करते ही रहते हैं।

#### ९६ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड २

शान्तिपुरमें बैठे हुए अद्देताचार्य गोराङ्गको सभो लीलाओंकी खबर सनते और मन-हो-मन प्रसन्न होते । अपने प्यारेकी प्रशंसा सनकर हृदयमें स्वाभाविक ही एक प्रकारकी गुदगुदी-सी होने लगती है। महाप्रभुका यश:-सौरभ अब धीरे-धीरे सम्पूर्ण गौडदेशमें व्याप्त हो चुका था। आचार्य प्रभुके भक्तिभावकी बातें सुनकर आनन्दमें विभोर होकर तृत्य करने लगते और अपने आप ही कभी-कभी कह उठते- भाङ्गाजल और तुलसीदलींसे जो मैंने चिरकालतक भक्तभयभञ्जन भगवानुका अर्चन-पूजन किया था। ऐसा प्रतीत होता है, मेरा वह पूजन अब सफल हो गया। गौरहरि भगवान् विश्वम्भरके रूपमें प्रकट होकर भक्तींके दुःखोंको दूर करेंगे।' उनका हुदय बार-बार कहता---(प्रभक्ती छत्रछायामें रहकर अनेकों भक्त पावन बन रहे हैं। वे अपनेको गौरहरिके संसर्ग और सम्पर्कते कतकत्य बना रहे हैं। त. भी चलकर अपने इस नीरस जीवनको सार्थक क्यों नहीं बना लेता ?' किन्तु प्रेममें भी एक प्रकारका मीठा-मीठा मान होता है। अपने प्रियकी कपाकी प्रतीक्षामें भी एक प्रकारका अनिर्वचनीय सख मिलता है। इसलिये थोडी ही देर बाद वे फिर सोचते---भैं स्वयं क्यों चलूँ, जब वे ही मेरे इष्टदेव होंगे, तो मुझे स्वयं ही बुलावेंगे, विना बुलाये में क्यों जाऊँ ?' इन्हीं सब कारणोंसे इच्छा होनेपर भी अदैताचार्य शान्तिपर नहीं आते थे।

इधर महाप्रभुको जब भावावेश होता तभी जोरोंसे चिल्ला उठते— ''नाड़ा'' कहाँ है ! हमें बुलाकर 'नाड़ा' स्वयं शान्तिपुरमें जा छिपा। उसी-की हुंकारसे तो हम आये हैं।' पहले-पहल तो भक्तगण समझ ही न सके कि 'नाड़ा' कहनेसे प्रभुका अभिप्राय किससे है ? जब श्रोवास पण्डितने दीनताके साथ जानना चाहा कि 'नाड़ा' कौन है, तब प्रभुने स्वयं ही बताया कि 'अदैताचार्यकी प्रार्थनापर ही हम जगदुद्धारके निमित्त अवनितल्पर अवतीण हुए हैं। 'नाड़ा' कहनेसे हमारा अभिप्राय उन्हींसे है।' अब तो नित्यानन्द प्रभुके नवदीपमें आ जानेसे गौराङ्गका आनन्द अल्पिक बढ़ गया था। अब वे अद्वैतके विना कैसे रह सकते थे ? अद्वैत और नित्यानन्द ये तो इनके परिकरके प्रधान स्तम्भ थे। इसिल्पि एक दिन एकान्बमें प्रभुने श्रीवास पण्डितके छोटे भाई रामसे शान्तिपुर जानेके लिये सङ्केत किया। प्रभुका इङ्गित पाकर रमाई पण्डितको परम प्रसन्नता हुई। वे उसी समय अद्वैताचार्यको लियानेके लिये शान्तिपुर चल दिये।

शान्तिपुरमें पहुँचनेपर रमाई पिण्डत आचार्यके घर गये । उस समय आचार्य अपने घरके सामने वैठे हुए थे, दूरसे ही श्रीवास पण्डितके अनुककी आते देखकर वे गद्गद हो उठे, उनकी प्रसन्नताका पारावार नहीं रहा । आचार्य समझ गये कि 'अब इमारे छुभ दिन आ गये । कृपा करके प्रभुने हमें स्वयं बुलानेके लिये रमाई पण्डितको भेजा है, भगवान् भक्तकी प्रतिशाकी इतनी अधिक परवा करते हैं कि उसके सामने वे अपना सब ऐश्वयं भूल जाते हैं ।' इसी बीच रमाईने आकर आचार्यको प्रणाम किया । आचार्यने भी उनका प्रेमालिङ्गन किया । आचार्यने भी उनका प्रेमालिङ्गन किया । आचार्यको श्रीर लेकर कुछ मुसकराने लगे । उन्हें मुसकराते देखकर आचार्य कहने लगे—'माल्म होता है, प्रभुने मुझे स्मरण किया है, किन्तु मुझे केंसे पता चले कि यथार्थमें वे ही मेरे प्रभु हैं ? जिन प्रमुको पृथ्वीपर संकीर्तनका प्रचार करनेके निमित्त में प्रकट करना चाहताथा, वे मेरे आराध्यदेव प्रभु ये ही हैं, इनका वुमलोगींके पास कुछ प्रमाण है ?'

कुछ मुसकराते हुए रमाई पिण्डतने कहा—'आचार्य महाशय! हमलोग तो उतने पिण्डत नहीं हैं। प्रमाण और हेतु तो आप-जैसे विद्वान् ही समझ सकते हैं। किन्तु हम इतना अवश्य ममझते हैं कि प्रभु वार-बार आपका स्मरण करते हुए कहते हैं—'अद्वैताचार्यने ही हमें बुलाया है,

चै० च॰ ख॰ २-७---

उसीको हुंकारके वशीभृत होकर हम भृतलपर आये हैं। लोकोद्धारकी सबसे अषिक चिन्ता अद्वैताचार्यको ही थी। इसीलिये उसकी चिन्ताको दूर करनेके निमित्त श्रीकृष्ण संकीर्तनद्वारा लोकोद्धार करनेके निमित्त ही हम अवतीर्ण हुए हैं।

अद्वैताचार्य मन-ही-मन प्रसन्न हो रहे थे, प्रमुकी दयालुता, भक्त-वत्सलता और कृपालुताका स्मरण करके उनका हृदय द्रवीभृत हो रहा था, प्रेमके कारण उनका कण्ठ अवस्द्ध हो गया। इच्छा करनेपर भी वे कोई बात मुखसे नहीं कह सकते थे, प्रेममें गद्गद होकर वे स्दन करने लगे। पासमें ही बैठी हुई उनको धर्मपत्नी सीतादेवो भी, आचार्यकी ऐसी दशा देखकर प्रेमके कारण अशु बहाने लगी। आचार्यका पुत्र भी माता-पिताको प्रेममें विह्नल देखकर स्दन करने लगा।

कुछ कालके अनन्तर अद्देताचार्यके प्रमक्ता वेग कुछ कम हुआ । उन्होंने जस्दीसे सभी पूजाकी सामग्री इकटी की और अपनी स्त्री तथा बच्चे-को साथ लेकर वे रमाईके साथ नवद्वीपकी ओर चल पड़े । नवद्वीपमें पहुँचनेपर आचार्यने रमाई पण्डितसे कहा—देखो, हम इस प्रकार प्रभुके पास नहीं आयँगे, हम यहीं नन्दनाचार्यके घरमें ठहरते हैं, तुम सीधे घर चले जाओ । यदि प्रभु हमारे आनेके सम्बन्धमें कुछ पूछें तो तुम कह देना— वे नहीं आये। यदि उनकी हमारे प्रति यथार्थ प्रीति होगी, तो वे हमें यहाँसे स्वयं ही बुला लेंगे । वे हमारे मस्तकके अपर अपना चरण रखेंगे, तभी हम समझेंगे कि उनकी हमारे उपर कुपा है और हमारी ही प्रार्थना-पर वे जगत्-उद्धारके निभित्त अवतीर्ण हुए हैं। '

आचार्यको ऐसी बात सुनकर रमाई पण्डित अपने घर चल्ले गये। शामके समय सभी भक्त आ-आकर श्रीवास पण्डितके घर एकत्रित होने छगे। कुछ कालके अनन्तर प्रभु भी पषारे। आज प्रभु घरमें प्रवेश करते ही भावावेशमें आ गये। भगवदावेशमें वे जल्दीसे भगवानके आसनपर तो आ गया है, किन्त हमारी परीक्षाके निमित्त नन्दनाचार्यके घर छिपा बैठा है। वह अब भी हमारी परीक्षा करना चाहता है। उसीने तो हमें बुलाया है और अब वही परीक्षा करना चाहता है। प्रभुकी इस बातको सुनकर भक्त आपसमें एक-दूसरेका मुख देखने लगे । नित्यानन्द मन-ही-मन मुसकराने लगे । मुरारी गुप्तने उसी समय प्रभुकी पूजा की; धूप, दीप, नैवेद्य चढाकर सुगन्धित पुर्शोकी माला प्रभुके गलेमें पहनायी और खानेके लिये सुन्दर सुवासित ताम्बूल दिया । इसी समय रमाई पण्डितने सभी बृत्तान्त जाकर अद्वैताचार्यसे कहा । सब बृत्तान्त सुनकर आचार्य चिकत-से हो गये और प्रेममें बेसुध-से हुए गिरते-पड़ते श्रीवास पण्डितके घर आये । जिस वरमें प्रभु विराजमान थे, उस घरमें प्रवेश करते ही अद्वैताचार्यको प्रतीत हुआ कि सम्पूर्ण घर आलोकमय हो रहा है। कोटि सूर्योंके सहश प्रकाश उस घरमें विराजमान है, उन्हें प्रभुको तेजोमय मूर्तिके स्पष्ट दर्शन न हो सके। उस असह्य तेजके प्रभावको आचार्य सहन न कर सके। उनकी आँखोंके सामने चकाचौंध-सी छा गयी, वे मूर्छित होकर भूमिपर गिर पड़े और देहलींसे आगे पैर न बढ़ा सके । भक्तोंने वृद्ध आचार्यको उठाकर प्रभुके सम्मुख किया । प्रभुके सम्मुख पहुँचनेपर भी वे संज्ञाशून्य ही पड़े रहे और वेहोशीकी ही हालतमें लम्बी-लम्बी साँसें भरकर जोरोंके साथ रदन करने ल्यो। उन बृद्ध तपस्वी विद्वान पण्डितकी ऐसी अवस्था देखकर सभी उपस्थित भक्त आनन्दसागरमें गोते खाने लगे और अपनी भक्तिको तुच्छ समझकर हदन करने लगे।

थोड़ी देरके अनन्तर प्रभुने कहा—'आचार्य ! उठोः अब देर करने-का क्या काम हैं। तुम्हारी मनःकामना पूर्ण हुई । चिरकालकी तुम्हारी अभिलाषाके सफल होनेका समय अब सन्निकट आ गया। अब उठकर हमारी विधिवत् पूजा करो।'

प्रभुक्ती ऐसी प्रेममय वाणी सुनकर वे कुछ प्रकृतिस्य हुए। भोले बालक के समान सत्तर वर्षके स्वेत केशवाले विद्वान् ब्राह्मण सरलताके साथ प्रभुका पूजन करनेके लिये उद्यत हुए। जगलाथ मिश्र जिन्हें पूज्य और श्रेष्ठ मानते ये, विश्वरूपके जो विद्यागुरु ये और निमाईको जिन्होंने गोदमें खिलाया था, वे ही भक्तोंके मुकुटमणि महामान्य अद्वैताचार्य एक तेईस वर्षके युवक के आदेशसे सेवककी भाँति अपने भाग्यकी सराहना करते हुए उसकी पूजा करनेको तैयार हो गये। इसे ही तो विभूतिमत्ता कहते हैं, यही तो भगवत्ता है, जिसके प्रभावसे जाति, कुल, रूप तथा अवस्थामें छोटा होनेपर भी पुक्य सर्वपूज्य समक्षा जाता है।

अदैताचार्यने युवासित जलसे पहुले तो प्रसुके पादपद्योंको पखारा, फिर पादा, अर्घ्य देकर सुगन्धित चन्दन प्रभुके श्रीअङ्गोंमें लेपन किया, अनन्तर अक्षत, धूप, दीप, नैवेद्यादि चढ़ाकर सुन्दर माला प्रभुके गलेमें पहनायी और ताम्बूल देकर वे हाथ जोड़कर गद्गदकण्डसे स्तुति करने लगे। वे रोते-रोते वार-बार इस क्लोकको पढ़ते थे—

नमो ब्रह्मण्यदेवाय गोबाह्मणहिताय च। जगद्धिताय कृष्णाय गोविन्दाय नमो नमः॥

(श्रीविष्णु०१।१९।६५)

# ब्राह्मणोंकी पूजा करनेवाळे प्रभुके पादपद्यों में प्रणाम है । गौ और ब्राह्मणोंका प्रतिपालन करनेवाळे भगवान्के प्रति नमस्कार है । सम्पूर्ण जगत्का उद्धार करनेवाळे श्रीष्ठणणचन्द्रको प्रणाम है, भगवान् गोविन्द्रके चरणों में कोटि-कोटि नमस्कार है ।

स्लोक पढ़ते-पढ़ते वे और भी गौराङ्गको लक्ष्य करके भाँति-भाँतिकी स्तुति करने लगे। स्तुति करते-करते वे बेसुध-से हो गये। इसी बीच अद्दैताचार्यकी पत्नी सीतादेवीन प्रभुक्ती पूजा की। प्रभुने भावावेशमें आकर उन दोनोंके मस्तकोंपर अपने श्रीचरण रेखे। प्रभुके पाइपद्योंके स्पर्शमात्रसे आचार्यपत्नी और आचार्य आनन्दमें विभोर होकर हदन करने लगे। प्रभुने आचार्यको आश्वासन देते हुए कहा—'आचार्य! अव जल्दीसे उठो, अब देर करनेका काम नहीं है। अपने संकीर्तनदारा मुझे आनन्दित करो।'

प्रभुका आदेश पाते ही, आचार्य दोनों हाथोंको ऊपर उठा-कर प्रेमके साथ संकीर्तन करने लगे । सभी भक्त अपने-अपने वाशोंको बजा-बजाकर आचार्यके साथ संकीर्तन करनेमें निमग्न हो गये। आचार्य प्रेमके आवेशमें जोरोंसे नृत्य कर रहे थे, उन्हें शरीरकी तनिक भी सुध-बुध नहीं थी। वे प्रेममें इतने मतवाले बने हुए थे, कि कहीं पैर रखते थे और कहीं जाकर पैर पड़ते थे। धीरे-धीरे स्वेदः कम्पः अश्र, स्वरभङ्ग तथा विकृति आदि सभी संकीर्तनके सास्विक भावींका अद्वैताचार्यके शरीरमें उदय होने लगा। भक्त भी अपने आपको भूलकर अदैताचार्यकी तालके साथ अपना ताल-स्वर मिला रहे थे। इस प्रकार उस दिनके संकीर्तनमें सभीको अपूर्व आनन्द आया। आजतक कभी भी इतना आनन्द संकीर्तनमें नहीं आया था। सभी भक्त इस बातका अनुभव करने ल्यो। कि आजका संकीर्तन सर्वश्रेष्ठ रहा। क्यों न हो। जहाँ अद्भेत तथा निमाई, निताई ये तीनों ही प्रेमके मतवाले एकत्रित हो गये हों, वहाँ अद्वितीय तथा अलैकिक आनन्द आना ही चाहिये। बहुत रात्रि बीतनेपर संकीर्तन समाप्त हुआ और सभी भक्त प्रेममें छके हुए-से अपने-अपने घरोंको चले गये ।

# अद्वैताचार्यको श्यामसुन्दररूपके दर्शन

ददाति प्रतिगृह्णाति गुद्यमाख्याति पृच्छति। भुक्कते भोजयते चैव षड्विधं प्रीतिलक्षणम्॥

(स॰ र॰ भां॰ १६६। ३०६)

प्रेममें छोटेपनका भाव ही नहीं रहता । प्रेमी अपने प्रियको सदाबड़ा ही समझता है। भगवान् भक्तप्रिय हैं। जहाँ भक्त उन्हें अपना सर्वस्व समझते हैं, वहाँ वे भी भक्तको अपना सर्वस्व समझते हैं। भक्तके प्रति श्रद्धाका भाव प्रदिश्ति करते हुए भगवान् स्वयं कहते हैं—'में भक्तोंके पीछे-पीछे इस कारण फिरा करता हूँ कि उनकी पदध्लि उड़कर मेरे ऊपर पड़ जाय और उससे में पावन हो जाऊँ।' जगत्को पावन बनानेवाले प्रभुके ये भाव हैं। भक्त उनका दिन-रात्रि भजन करते हैं, वे भी कहते हैं—'जो मेरा;जिस रूपसे भजन करता है, मैं भी उसका उसी रूपसे भजन करता हूँ।' विश्वके एकमात्र भजनीय भगवान्की लीला तो देखिये। प्रेमका कैसा अनोखा दृष्टान्त है। जो विश्वम्भर है, चर-अचर सभी प्राणियोंका जो सदा पालन-पोषण करते हैं, जिनके संकल्पमात्रसे सम्पूर्ण विश्व तृप्त हो सकता है, वे कहते हैं जो कोई मुझे भक्तिसे कुछ दे देता है उसे ही मैं प्रसन्न होकर खा छेता हूँ। पत्ता खानेकी चांज नहीं है, फूल सूँघनेकी वस्तु है और

अपने प्रेमीको मान-सम्मान तथा जो वस्तु अपनेको अत्यन्त प्रिय प्रतीत होती हो उसे प्रदान करना, उसकी दी हुई वस्तुओंको प्रेमसे ग्रहण करना, अपनी गोप्यसे जी गोप्य बातोंको उसके सम्मुख प्रकट करना तथा उससे उसके हृद्यकी अन्तिरिक बातोंको पूछना, स्वयं उसके यहाँ भोजन करना और उसे लूव प्रेमके साथ अपने हाथोसे भोजन कराना—ये छः प्रीतिके छक्षण बताये गये हैं।

जल पोनेकी, केवल अब या फल हो खाये जाते हैं। प्रेममें पागल हुए भगवान् कहते हैं— 'यदि मुझे कोई भक्ति-भावसे पत्र, पुष्प, फल अथवा जल ही दे देता है तो उसे में बहुत ही अमूल्य वस्तु समझकर सन्तुष्ट-मनसे खा जाता हूँ। पत्ते और फूलोंको भी खा जाते हैं, सबके लिये 'अश्नामि' इसी क्रियाका प्रयोग करते हैं। धन्य है, ऐसे खानेको ! क्यों न हो, प्रेममें ये पार्थिव पदार्थ ही थोड़े खाये जाते हैं, असली तृप्तिका कारण तो उन पदार्थोंमें ओतप्रोतभावसे भरा हुआ प्रेम है, उस प्रेमको ही खाकर प्रभु परम प्रसन्न होते हैं। प्रेम है ही ऐसी वस्तु ! उसका जहाँ भी समावेश हा जायगा वही पदार्थ मुखमय, मञ्जमय, आनन्दमय और तृतिकारक बन जायगा।

उस दिन संकोर्तनके अनन्तर दूमरे-तीसरे दिन फिर अद्दैताचार्य शान्तिपुरको ही चले गये। उनके मनमें अब भी प्रभुके प्रति सन्देहके भाव बने हुए थे। उनका मन अब भी दुविधामें था कि ये हमारे इष्टरेच ही हैं या और कोई। इसीलिये एक दिन संशयबुद्धिसे वे फिर नवद्वीप पधारे। वैमे उनका इदय प्रभुकी ओर खतः ही आकर्षित हो गया था, उन्हें महाप्रभुको स्तुतिमात्रसे परमानन्द प्रतीत होता था, भीतरसे बिना विश्वासके ऐसे भाव हो ही नहीं सकते, किन्तु प्रकटमें वे अपना अविश्वास ही जताते। उस समय प्रभु श्रोवास पण्डितके यहाँ भक्तोंके साथ श्रीकृष्णकथा कर रहे थे। आचार्यको आया देखकर प्रभु भक्तोंके सिहित उनके सम्मानके निमित्त उठ पहे। प्रभुने वही श्रद्धा-भिक्ति सिहत आचार्यके लिये प्रणाम किया तथा आचार्यने भी लजाते हुए अपने स्वैत वालोंसे प्रभुके पादपद्यांकी परागको पाँछा। उपस्थित सभी भक्तोंको आचार्यने प्रेमालिङ्गन दान दिया और प्रभुके साथ वे सुखपूर्वक बैठ गये।

सबके बैठ जानेपर प्रभुने मुसकराते हुए कहा—'यहाँपर सीतापति विराजमान हैं) किसीको भय भल्ने हो, हमें तो कुछ भय नहीं। वे हसारा शमन न कर सकेंगे।' ( अद्वैताचार्यकी पत्नीका नाम सीतादेवी थाः प्रसुका लक्ष्य उन्हींकी ओर था।)

कुछ बनावटी गम्भीरता धारण करते हुए तथा अपने चारों ओर देखते हुए आचार्यने कहा—'यहाँ रघुनाथ तो दृष्टिगोचर होते नहीं, हाँ। यदुनाथ अवस्य विराजमान हैं।' प्रभु इस उत्तरको सुनकर कुछ लजित-से हुए। यातको उड़ानेके निमित्त कहने लगे—'देखिये। हम तो चिरकालसे आशा लगाये बैठे थे कि हम सभी लोग आपकी छत्रछायामें रहकर श्रीकृष्ण-कीर्तन करते। किंतु आप शान्तिपुर जा विराजे। ऐसा हमलोगोंसे क्या अपराध बन गया है ?'

अदैताचार्य इसका कुछ उतर देने नहीं पाये थे कि बीचमें ही श्रीवास पण्डित बोल उटे— अदैताचार्यका तो नाम ही अद्वैत है। इसीलिये वे श्रान्तिपुरमें निवास कर रहे हैं। अब आपका आविर्माव नवद्वीपरूपी नवधामिक पीटमें हुआ है। उसमें विराजमान होकर नित्यानन्द उसका रसास्वादन कर रहे हैं। अद्वैत भी शान्तिपुर छोड़कर इस नित्यानन्दपूर्ण पीटमें आकर गौरगुणगानद्वारा अपनेको नित्यानन्दम्य वनाना चाहते हैं। अभी ये द्वैत-अदैतकी दुविधामें हैं।

इस गूढ़ उत्तरका मर्म समझकर हँसते हुए आचार्य कहने लगे— 'जहाँपर 'श्रीवास' हैं। वहाँपर लोगोंकी क्या कमी ? श्रीके वासमें आकर्षण ही ऐसा है कि हम-जैसे सैकड़ों मनुष्य उनके प्रभावसे खिंचे चले आवेंगे।'

श्रीवास पण्डित इस गूढोक्तिसे बड़े प्रसन हुए, उसे प्रभुके ऊपर घटाने हुए कहने लगे—'जब लक्ष्मीदेवी थीं, तब थीं, अब तो वे यहाँ वास नहीं करतीं, अब तो वे नवद्वीपसे अन्तर्धान हो गर्या। (गौराङ्ग महा-प्रभुकी पहली पत्नीका नाम 'लक्ष्मी' था। 'श्री'के माने लक्ष्मी लगाकर श्रीवास पण्डितने कहा अब यहाँ श्रीका वास नहीं है।) प्रभुने जब देखा श्रीवास हमारे ऊपर घटाने लगे हैं तब आपने जल्दीसे कहा— 'पण्डितजी! यह आप कैसी बात कह रहे हैं ? श्रीके माने हैं 'भक्त'। जहाँपर आप-जैसे भक्त विराजमान हैं वहाँ श्रीका वास अवस्य ही होना चाहिये, भला ऐसे स्थानको छोड़कर 'भक्ति' या 'श्री' कहीं जा सकती हैं ?'

इसपर आचार्य कहने लगे— 'हाँ, ठीक तो है। श्रीके बिना हिर रह ही कैसे सकते हैं ? 'श्री' विष्णुप्रिया नाम रखकर नवद्वीपमें अवस्थित हैं अथवा उन्होंने श्रीके साथ विष्णुप्रिया अपने नाममें और जोड़ लिया है, अब वे केवल श्री न होकर 'श्रीविष्णुप्रिया' बन गवी हैं।' ( गौरकी द्वितीय पत्नीका नाम श्रीविष्णुप्रिया था। उसीको लक्ष्य करके अद्वैताचार्यने यह बात कही।)

बातको दूसरी ओर घटाते हुए प्रभुने कहा—'श्री' तो सदासे ही विष्णुप्रिया ही हैं, 'भक्तिंप्रयो मात्रवः' माधव भगवान्को तो सदासे ही भक्ति प्यारी है। इसल्पि श्री अथवा भक्तिका नाम पहलेसे ही विष्णुप्रिया है।'

यह मुनकर आचार्य जल्दीसे प्रभुको प्रणाम करते हुए बोले—'तभी प्रभुने एक विग्रहसे लक्ष्मीरूपसे उन्हें ग्रहण किया और फिर अब श्रीविष्णु-प्रियाके रूपसे उनके दूसरे विग्रहको अपनी अर्घाङ्गिनी बनाया है।'

इस प्रकार आपसमें ब्लेषात्मक बातें हो ही रही थीं कि प्रभुके घरसे एक आदमी आया और उसने नम्रतापूर्वक प्रभुते निवेदन किया—'शची-माताने कहलाया है कि आज आचार्य घरमें ही भोजन करेंं। कृपा करके वे हमारे आजके निमन्त्रणको अवस्य ही स्वीकार करें।'

उस आदमीकी बातें सुनकर प्रभुने उसे कुछ भी उत्तर नहीं दिया । जिज्ञासाके भावसे वे आचार्यके मुखकी ओर देखने लगे। प्रभुके भावकोः समझकर आचार्य कहने लगे—'हमारा अहोभाग्यः जो जगन्माताने हमें भोजनके लिये निमन्त्रित किया है। इसे हम अपना सौभाग्य ही समझते हैं।'

बीचमें ही बातको काटते हुए श्रीवास पण्डित बोल उठे—'इस सौभाग्यसुखको अकेले ही लुटोगे या दूसरोंको भी साझी बनाओगे? हम तो तुम्हें अकेले कभी भी इस आनन्दका उपमोग न करने देंगे, यदि गोराङ्ग हमें निमन्त्रित न भी करेंगे, तो हम शचीमाताके समीप जाकर याचना करेंगे। वे तो साक्षात् अन्नपूर्णा ही ठहरीं, उनके दरवारसे कोई निराश होकर थोड़े ही लौट सकता है? आचार्य महाशय! तुम्हारी अकेले ही दाल नहीं गलनेकी, हमें भी साथ ले चलना पड़ेगा।

आचार्य अद्भैत और महाप्रभु वैसे तो दोनों ही सिल्ह्टिन्वासी ब्राह्मण थे, किन्तु दोनोंका परस्परमें खान-पान एक नहीं था, इसी बातको जाननेके निमित्त कुछ संकोचके साथ प्रभुने कहा—'भोजनकी क्या वात है, सर्वत्र आपका ही है, किन्तु आचार्यको दो आदिमर्योंके लिये भात बनानेमें कष्ट होगा।'

इसपर आचार्य बीचमें ही बोल उठे—'मुझे क्यों कष्ट होनेका?' कष्ट होगा तो शचीमाताको होगा। सो, वे तो जगन्माता ठहरीं, वे कष्टको कष्ट मानती ही नहीं। यदि वे बनानेमें असमर्थ होंगी तो फिर हमको बनाना ही होगा।' इस उत्तरसे प्रभु समझ गये कि आचार्यको अब हमारे घरका भात खानेमें किसी प्रकारकी आपत्ति नहीं। असलमें प्रेममें किसी प्रकारका निश्चित नियम है ही नहीं। यह नहीं कह सकते कि सभी प्रेमी सामाजिक नियमोंको भंग ही कर दें या सभी प्रेमी अन्य लोगोंकी भाँति सामाजिक नियमोंको पालन ही करें। इनके लिये कोई निश्चित नियम नहीं। भगवान् राम-जैसे सर्वश्रेष्ठ प्रेमीने 'सीता-परिक्षा', 'सीता-परित्याग' और 'लक्ष्मण-परित्याग'-जैसे असह्य और वेदनापूर्ण कार्योंको इसील्ये किया

कि जिससे लोक संग्रहका धर्म अक्षुण्ण बना रहे। इसके विपरीत भगवान् श्रीकृष्णने प्रेमके पीछे सामाजिक नियमोंकी कोई परवा ही नहीं की। अव भी देखा जाता है, बहुत-से अत्यन्त प्रेमी सामाजिक और धार्मिक नियमोंमें इद रहकर बर्ताव करते हैं। बहुत-से इन सबकी उपेक्षा भी करते देखे गये हैं। इसल्पिये प्रेम-पन्थके लिये कोई निश्चित नियम निर्धारित नहीं किया जा सकता। यह तो नियमोंसे रहित अलीकिक पंथ है। आचार्यके लिये अब प्रभुके घरमें क्या संकोच होना था, जब उन्होंने अपना सर्वस्व प्रभुके पाद-पद्योंमें समर्पित कर दिया।

स्वीकृति लेकर वह मनुष्य मातासे कहने चला गया । इधर आचार्यने धीरेसे कोई बात श्रीवास पण्डितके कानमें कही । आपसमें दोनोंको धीरे-धीरे बातें करते देखकर प्रभु हँसते हुए कहने लगे—'दोनों पण्डितोंमें क्या गुपचुप बातें हो रही हैं, इम उन बातोंको सुननेके अधिकारी नहीं हैं क्या ?'

प्रभुकी बात सुनकर आचार्य तो कुछ लिजतने होकर चुप हो गये, किन्तु श्रीवास पण्डित थोड़ी देर टहरकर कहने लगे—'प्रभो! आचार्य अपने मनमें अत्यन्त दुखी हैं। वे कहते हैं—प्रभुने नित्यानन्दजीके ऊपर तो कुपा करके उनको अपना असली रूप दिखा दिया, किन्तु न जाने क्यों, हमारे ऊपर कृपा नहीं करते ? हमें पहले आश्वासन भी दिलाया था कि दुम्हें अपना असली रूप दिखावेंगे, किन्तु अभीतक हमारे ऊपर कृपा नहीं हुई।'

कुछ विस्सय-सा प्रकट करते हुए प्रभुने कहा—'मैं नहीं समझता, असली रूप कहनेसे आचार्यका क्या अभिप्राय है? मेरा असली रूप तो यही है, जिसे आप सब लोग सदा देखते हैं और अब भी देख रहे हैं।' अपनी बातका प्रभुको भिन्न रीतिसे अर्थ लगाते हुए देखकर श्रीवास पण्डितने कहा—'हाँ प्रमो! यह ठीक है, आपका असली रूप तो यही है, हम सब भी इसी गौररूपकी श्रद्धाभक्तिके साथ वन्दना करते हैं। किन्तु आपने आचार्यको अन्य रूपके दर्शनोंका आश्वासन दिलाया था। वे उसी आश्वा-सनका स्मरणमात्र करा रहे हैं।

श्रीवासजीके ऐसे उत्तरसे सन्तुष्ट होकर प्रमु कहने लगे—'पण्डितजी! आप तो सब कुछ जानते हैं, मनुष्यकी प्रकृति सदा एक-सी नहीं रहती। वह कभी कुछ सोचता है और कभी कुछ। जब मेरी उन्मादकी-सी अवस्था हो जाती है, तब उसमें न जाने मैं क्या-क्या बक जाता हूँ, उसका स्मरण मुझे स्वयं ही नहीं रहता। मैंने अपनी उन्मादावस्थामें आचार्यसे कुछ कह दिया होगा, उसका स्मरण मुझे अब विल्कुल नहीं है।'

यह सुनकर कुछ दीनताके भावते श्रीवास पण्डितने कहा—'प्रभो ! आप हमारी हर समय क्यों वञ्चना किया करते हैं, लोगोंको जब उन्माद होता है, तो उनते अन्य लोगोंको बड़ा भय होता है। लोग उनके समीप जाने-तकमें डरते हैं, किन्तु आपका उन्माद तो लोगोंके दृदयोंमें अमृत-सिञ्चन-सा करता है। भक्तोंको उससे बढ़कर कोई दूसरा आनन्द ही प्रतीत नहीं होता। क्या आपका उन्माद सचमुचमें उन्माद ही होता है ? यदि ऐसा हो तो फिर भक्तोंको इतना अपूर्व आनन्द क्यों होता है ? आपमें सर्व सामर्घ्य है। आप जिस समय जैसा चाहें रूप दिखा सकते हैं।'

प्रभुने कहा—'पण्डितजी ! सचसुचमें आप विश्वास कीजिये, किसीको कोई रूप दिखाना मेरे विलकुल अधीन नहीं है। किस समय कैसा रूप बन जाता है, इसका मुझे स्वयं पता नहीं चलता। आप कहते हैं, आचार्य श्यामसुन्दररूपके दर्शन करना चाहते हैं। यह मेरे हाथकी बात योड़े ही है। यह तो उनकी दृढ़ भावनाके ही ऊपर निर्मर है। उनकी जैसे रूपमें प्रीति होगी, उसी भावके अनुसार उन्हें दर्शन होंगे। यदि उनकी उत्कट इच्छा है, यदि यथार्थमें वे श्यामसुन्दररूपका ही दर्शन करना चाहते हैं तो

ऑखें बंद करके ध्यान करें, बहुत सम्भव है, वे अपनी भावनाके अनुसार क्यामसुन्दरकी मनोहर मूर्तिके दर्शन कर सकें।

प्रभुक्ती ऐसी बात सुनकर आचार्यने कुछ सन्देह और कुछ परीक्षाके भावसे आँखें बंद कर लीं । थोड़ी ही देरमें भक्तोंने देखा कि आचार्य मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े हैं । लोगोंने उनके शरीरको स्पर्श करके देखा तो उसमें चेतना मालूम ही न पड़ी । श्रीवास पण्डितने उनकी नासिकाके छिद्रोंपर हाथ रखा, उन्हें ऐसा प्रतीत हुआ, मानो उनकी साँस चल ही नहीं रही है । इन सब लक्षणोंसे तो यही प्रतीत होता था कि उनके शरीरमें प्राण नहीं है, किन्तु चेहरेकी कान्ति समीपके लोगोंको चिकत वनाये हुए थी । उनके चेहरेपर प्रत्यक्ष तेज चमकता था । सम्पूर्ण शरीर रोमाखित हो रहा था । सभी भक्त उनकी ऐसी अवस्था देखकर आश्चर्य करने लगे । श्रीवास पण्डितने घवड़ाहटके साथ प्रभुसे पूछा—'प्रभो ! आचार्यकी यह कैसी दशा हो गयी ? न जाने क्यों वे इस प्रकार मूर्छित और संशाशून्य-से हो गये ?'

प्रभुने कहा—'आपलोग किसी प्रकारका भी भय न करें। माल्म होता है, आचार्यको हृदयमें अपने इष्टदेवके दर्शन हो गये हैं, उसीके प्रेममें ये मूर्छित हो गये हैं। मुझे तो ऐसा ही अनुमान होता है।'

गद्गद कण्ठसे श्रीवास पण्डितने कहा—प्रभो ! अनुमान और प्रत्यक्ष दोनों ही आपके अधीन हैं। आचार्य सौभाग्यशाली हैं जो इच्छा करते ही उन्हें आपके श्यामसुन्दररूपके दर्शन हो गये। हतभाग्य तो हमीं हैं जो हमें इस प्रकारका कभी भी सौभाग्य प्राप्त नहीं हुआ। अस्तु, अपना-अपना भाग्य ही तो है, न हो हमें किसी और रूपका दर्शन, हमारे लिये तो यह गौररूप ही यथेष्ट है। अब ऐसा अनुग्रह कीजिये जिससे आचार्यको होश आये।'

श्रीवासजीकी बात सुनकर प्रभुने कहा--'आप भी कैसी बात कहते हैं, मैं उन्हें कैसे चेतन कर सकता हूँ ? वे स्वयं ही चैतन्य होंगे। यह देखी, आचार्य अय कुछ कुछ ऑग्वें खोलने लगे हैं। ' प्रभुका इतना कहना था कि आचार्यकी मूर्छा धीरे-धीरे मंग होने लगी। जब वे खस्थ हुए तो श्रीवास पण्डितने पूछा---(आचार्य ! क्या देखा ?' श्रीवासके पूछनेपर गदगद कण्ठ-मे आचार्य कहने लगे--अोहो ! अद्भतरूपके दर्शन हुए । वे ही श्यामसन्दर वनवारी, पीतपटधारी, मुरलीमनोहर मेरे सामने प्रत्यक्ष प्रकट हए । मैंने प्रत्यक्ष देखा, म्वयं गौरने ही ऐसा रूप धारण करके मेरे हृदयमें प्रवेश किया और अपनी मन्द-मन्द मुमकानसे मुझे बेसुध-सा बना लिया। मेरा मन अपने अधीन नहीं रहा । वह उस माधरीको पान करनेमें ऐसा तलीन हुआ कि अपने आपेको ही खो बैठा । थोड़ी ही देरके पश्चात् वह मूर्ति गौररूप धारण करके मेरे सामने आ बैठी, तभी मुझे चेत हुआ।' यह कहते-कहते आचार्य प्रेमके कारण गद्गद कण्ठसे रुदन करने लगे। उनकी आँखोंकी कोरोंमेंसे ठंडे अश्रओंकी दो धारा-सी वह रही थीं। प्रभु-ने हँसते हुए कुछ बनावटी उपेक्षाके साथ कहा-- भाउम पड़ता है, आचार्यने गत रात्रिमें जागरण किया है। इसीलिये आँखें बंद करते ही नींद आ गयी और उसी नींदमें इन्होंने खप्न देखा है, उसी खप्नकी बातें ये कह रहे हैं।

प्रभुकी ऐसी बात सुनकर आचार्य अधीर होकर प्रभुके चरणोंमें गिर पड़े और गद्गद कण्डसे कहने लगे—प्रभो ! मेरी अब अधिक बञ्चना न कीजिये । अब तो आपके श्रीचरणोंमें विश्वास उत्पन्न हो जाय, ऐसा ही आशीर्वाद दीजिये ।' प्रभुने दृद्ध आचार्यको उठाकर गलेसे लगाया और प्रेमके माथ कहने लगे—'आप परम भागवत हैं, आपकी निष्ठा वहुत ऊँची है, आपके निरन्तर ध्यानका हो यह प्रत्यक्ष फल है, कि नेत्र बंद करते ही आपको भगवानके दर्शन होने लगे हैं। चिलिये, अब बहुत देर हो गयी, माता भोजन बनाकर हमलोगोंकी प्रतीक्षा कर रही होंगी। आज हम सब साथ-ही-साथ भोजन करेंगे।'

प्रभुकी आज्ञा पाकर श्रीवासके सहित आचार्य महाप्रभुके घर चलनेको तैयार हो गये। घर पहुँचकर प्रभुने देखा, माता सब सामान बनाकर चौकेमें बैठी सब लोगोंके आनेकी प्रतीक्षा कर रही है। प्रभुने जल्दीसे हाथ-पैर धोकर आचार्य और श्रीवास पण्डितके खयं पैर धुलाये और उनहें बैठनेको सुन्दर आसन दिये। दोनोंके बहुत आग्रह करनेपर प्रभु भी आचार्य और श्रीवासके वीचमें भोजन करनेके लिये बैठ गये। शचीमाताने आज बड़े ही प्रेमसे अनेक प्रकारके व्यञ्जन बनाये थे। मोजन परोस जानेपर दोनोंने भगवानके अर्पण करके वुलसीमञ्जरी पड़े हुए उन सभी व्यञ्जनोंको प्रेमके साथ पाया। प्रभु वार-वार आग्रह कर-करके आचार्यको और अधिक परसवा देते और आचार्य भी प्रेमके वशीभृत होकर उसे पा लेते। इस प्रकार उस दिन तीनोंने ही अन्य दिनोंकी अपेक्षा बहुत अधिक भोजन किया। किन्तु उस मोजनमें चारों ओरसे प्रेमन्ही-प्रेम भरा था। मोजनोपरान्त प्रभुने श्रीविष्णुप्रियासे लेकर आचार्य तथा श्रीवास पण्डितको मुख-खुद्धिके लिये ताम्बूल दिया। कुछ आराम करनेके अनन्तर प्रभुकी आज्ञ लेकर अदैत तो शान्तिपुर चले गये और श्रीवास अपने परको चले गये।

CDC TO THE SECOND

# प्रच्छन्न भक्त पुण्डरीक विद्यानिधि

तद्रमसारं हृद्यं बतेदं

यद्गृह्यमाणैईरिनामधेषैः।

न विक्रियेताथ यदा विकारी

नेत्रे जरुं गात्र**रहे**षु हर्षः॥⊛

(श्रीमद्भा०२।३।२४)

जिनके हृदयमें भगवान्के प्रति भक्ति उत्पन्न हो गयी है, जिनका हृदय स्याम-रंगमें रँग गया है, जिनकी भगवान्के सुमधुर नामों तथा उनकी जगत्-पावनी लीलाओंमें रित है, उन बड़भागी भक्तोंने ही यथार्थमें मनुष्य-शरीरको सार्थक बनाया है। प्रायः देखा गया है कि जिनके ऊपर भगवत्-रूपा होती है, जो प्रभुके प्रेममें पागल बन जाते हैं, उनका बाह्य जीवन भी त्यागमय बन जाता है, क्योंकि जिसने उस अद्भुत प्रेमासवका एक बार भी पान कर लिया, उसे फिर त्रिलोक्तिके जो भी संसारी सुख हैं, सभी फीके-फीकेसे प्रतीत होने लगते हैं। संसारी सुखोंमें तो मनुष्य तभीतक सुखानुभव करता है, जबतक उसे असली सुखका पता नहीं चलता। जिसने एक क्षणको भी सुखस्वरूप प्रेमदेवके दर्शन कर लिये फिर उसके लिये सभी संसारी पदार्थ तुच्छसे दिसायी देने लगेंगे। इसीलिये प्रायः देखा गया है कि परमार्थके पिथक भगवद्भक्तों तथा ज्ञाननिष्ठ साथकोंका जीवन सदा स्यागमय ही होता है। वे संसारी मोगोंसे स्वरूपतः भी दूर ही रहते हैं, किन्तु कुछ

\* श्रीहरि भगवान्के मधुर नार्मोंके श्रवणमात्रसे जिनके हृदयमें किसी प्रकारका विकार उत्पन्न न हो, अथवा जिनके शरीरमें स्वेद, कम्प, अश्रु तथा रोमाञ्च आदि सात्त्रिक भावोंका उदय न होता हो तो समझना चाहिये कि उन पुरुषोंका हृदय फौळादका बना हुआ है। ऐसे भी भक्त देखनेमें आते हैं कि जिनका जीवन ऊपरसे तो संसारी लोगों-का-मा प्रतीत होता है, किन्तु हृदयमें अगाध भक्ति-रस भरा हुआ होता है जो जरा-सी ठेस लगते ही छलककर आँखोंके द्वारा बाहर बहने लगता है। असलमें भक्तिका सम्बन्ध तो हृदयसे है, यदि मन विषयवासनाओंमें रत नहीं है, तो कैसी भी परिस्थितिमें क्यों न रहें, हृदय सदा प्रभुके पादपद्योंका ही चिन्तन करता रहेगा। यही सोचकर महाकवि केशव कहते हैं—

> कहैं 'केशव' भीतर जोग जगे इत बाहिर मोगमयी तन है। मन हाथ भयो जिनके तिनके बन ही घर है घर ही बन है॥

प्रायः देखा गया है कि त्यागमय जीवन वितानेसे साधकके मनमें ऐसी धारणान्सी हो जाती है कि विना स्वरूपतः वाह्य त्यागमय जीवन विताये भगवद्भक्ति प्राप्त ही नहीं होती । भक्तिमार्गमें यह बड़ा भारी विष्ठ है, त्यागमय जीवन जितना भी विताया जाय उतना ही श्रेष्ठ है, किन्तु यह आग्रह करना कि स्वरूपतः त्याग किये विना कोई भक्त बन ही नहीं सकता, यह त्यागजन्य एक प्रकारका अभिमान ही है। भक्तको तो तृणसे भी नीचा वनकर कुत्ते, चाण्डाल, गौ और गधेतकको भी मनसे नहीं, किन्तु शरीरसे दण्डकी तरह पृथ्वीपर लेटकर प्रणाम करना चाहिये, तभी अभिमान दूर होगा। भक्तोंके विवयमें कोई क्या कह सकता है कि वे किस रूपमें रहते हैं? नाना परिस्थितियोंमें रहकर मक्तोंको जीवन विताते देखा गया है, इसलिये जिसके जीवनमें वाह्य त्यागके लक्षण प्रतीत न हों, वह भक्त ही नहीं, ऐसा कभी भी न सोचना चाहिये।

पुण्डरीक विद्यानिधि एक ऐसे ही प्रच्छन्न भक्त थे। उनके आचार-व्यवहारको देखकर कोई नहीं समझ सकता था कि ये भक्त हैं, सब लोग उन्हें विषयी ही समझते थे। लोग समझते रहें, किन्तु पुण्डरीक महाशय तो सदा प्रभुमेममें छकेसे रहते थे, लोगोंको दिखानेके लिये वे कोई काम थोड़े

चै० च० ख० २---८--

ही करते थे, उन्हें तो अपने प्यारेक्षे काम था। वैसे उनका बाह्य व्यवहार संसारी विषयी लोगोंका-सा ही था। उनका जन्म एक कुलीन वंशमें हुआ था, वे देखनेमें बहुत ही सुन्दर थे, शरीर राजपुत्रोंकी माँति सुकुमार था, अत्यन्त ही चिकने और कोमल उनके काले-काले वुँघराले वाल थे, वे उनमें सदा बहुमूल्य सुगन्धित तैल डालते, शरीरको उनटन और तैल-फुलेलसे खूब साफ रखते। वहुत ही महीन रेशमी वह्न पहिनते। कभी गङ्गास्नान करने नहीं जाते थे। लोग तो समझते थे कि इनकी गङ्गाजीमें भक्ति नहीं है, किन्तु उनके हृदयमें गङ्गामाताके प्रति अनन्य श्रद्धा थी, वे इस भयसे स्नान करने नहीं जाते थे कि माताके जलसे पादस्थर्य हो जायगा। लोगोंको गङ्गाजीमें मल-मूत्र तथा अस्थि फेंकते, तैल-फुलेल लगाते और बाल फेंकते देखकर उन्हें बड़ा ही मार्मिक दुःख होता था। देवार्चनसे पूर्व ही वे गङ्गाजल पान करते, इस प्रकार उनकी सभी वातें लोकवाह्य ही थीं। इसील्ये लोग उन्हें वोर संसारी कहकर उनकी सदा उपेक्षा ही करते रहते।

एक दिन प्रभु भावांवरामें आकर जोरोंसे यहा पुण्डरीक विद्यानिधि', अो मेरे वाप विद्यानिधि' कहकर जोरोंसे रदन करने लगे। पुण्डरीक', पुण्डरीक', पुण्डरीक', कहते-कहते वे अधीर हो उठे और वेहोश होकर पृष्ट्यीपर गिर पड़े। भक्त आपसमें एक-दूसरेकी ओर देखने लगे। सभीको विस्मय हुआ। पहिले तो भक्तोंने समझा पुण्डरीक' कहनेसे प्रभुका अभिप्राय श्रीकृष्णसे ही है, फिर जब पुण्डरीकके साथ विद्यानिधि पदपर ध्यान दिया, तब उन्होंने अनुमान लगाया, हो-न-हो इस नामके कोई भक्त हैं। बहुत सोचनेपर भी नवद्वीपमें पुण्डरीक विद्यानिधि' नामके किसी वैष्णव भक्तका स्मरण उन लोगोंको नहीं आया। थोड़ी देरके अनन्तर जब प्रभुकी मूर्छा मंग हुई तो भक्तोंने नम्रतापूर्वक पूछा—प्रभु जिनका नाम ले-लेकर जोरोंसे रदन कर रहे थे, वे भाग्यवान् पुण्डरीक विद्यानिधि कौन परम भागवत महाशय हैं ?'

प्रभुने गम्भीरताके साथ कहा—प्वे एक परम प्रच्छल नैष्णव भक्त हैं, आपलोग उन्हें देखकर नहीं जान सकते कि ये वेष्णव हैं, उनके बाह्य आचार-विचार प्राय: सांसारिक विषयी पुरुषोंके से हैं। वे चटगाँविनवासी एक परम कुलीन ब्राह्मण हैं, उनका एक घर शान्तिपुरमें भी है, गङ्गासेवनके निष्मित्त वे कभी-कभी चटगाँवसे शान्तिपुर भी आ जाते हैं, वे मेरे अत्यन्त ही प्रिय भक्त हैं। वे मेरे आन्तरिक सुद्धद् हैं, उनके दर्शनके बिना में अधीर हूँ। वह कौन-सा सुदिवस होगा जब मैं उन्हें प्रेमसे आलिङ्गन करके कदन करूँगा ?' प्रभुकी ऐसी बात सुनकर सभीको परम प्रसन्नता हुई और सब-के-सब पुण्डरीक विधानिधिके दर्शनके लिये परम उत्सुकता प्रकट करने लगे। सबने अनुमान लगा लिया कि जब प्रभु उनके लिये इस प्रकार कदन करते हैं। तो वे शीष्ठ ही नवद्वीपमें आनेवाले हैं। प्रभुके स्मरण करनेपर अपने घरमें उहर ही कौन सकता है, इसीलिये सब भक्त विद्यानिधिके आगमनकी प्रतीक्षा करने लगे।

एक दिन चुपचाप पुण्डरीक महाशय नवद्वीप पथारे । किसीको भी उनके आनेका पता नहीं चला । बहुत-से भक्तोंने उन्हें देखा भी, किन्तु उन्हें देखकर कौन अनुमान लगा सकता था कि ये परम भागवत वैष्णव हैं ? भक्तोंने उन्हें कोई सांसारिक धनी-मानी पुरुष ही समझा, इसीलिये भक्त उनके आगमनसे अपरिचित ही रहे ।

पाठकों भे मुकुन्द दत्तका नाम स्मरण ही होगा। ये चटगाँवनिवासी एक परम भागवत वैष्णव विद्यार्थी थे, इनका कण्ठ बड़ा ही सुमधुर था। अद्वैताचार्यके समीप ये अध्ययन करते थे और उनकी सत्सङ्गसभामें अपने मनोहर गायनसे भक्तोंको आनन्दित किया करते थे। जबसे प्रभुका प्रकाश हुआ है, तबसे वे इन्हींकी शरणमें आ गये हैं और प्रभुके साथ मिलकर श्रीकृष्ण-कथा और संकीर्तनमें ही सदा संलग्न रहते हैं। विद्यानिधि इनके

गाँवके ही थे ? दोनों ही समबयस्क तथा परस्परमें एक दूसरेखे भलीभाँति परिचित थे। मुकुन्द दत्त और वासुदेव पण्डित ही विद्यानिधिके भक्तिभाव-को जानते थे। प्रभुके परम अन्तरङ्ग भक्त गदाधरसे मुकुन्द बड़ा ही स्नेह करते थे। इसल्प्रिय एक दिन एकान्तमें उनसे बोले—'गदाधर ! आजकल नषद्वीपमें एक परम भागवत वैष्णव ठहरे हुए हैं, चलो, उनके दर्शन कर आवें।'

प्रसन्नता प्रकट करते हुए गदाधरने कहा-धाह ! इससे बढ़कर और अच्छी बात क्या हो सकती है ? भगवत्-भक्तोंके दर्शन तो भगवान्के समान ही हैं। अवस्य चलिये, जिनकी आप प्रशंसा करते हैं, वे कोई महान ही भागवत वैष्णव होंगे !' यह कहकर दोनों मित्र विद्यानिधिके समीप चल दिये। विद्यानिधि नवद्वीपके एक मुन्दर भवनमें ठहरे हुए थे। उनका रहनेका स्थान खूब साफ था। उसमें एक बहुत ही बढ़िया शय्या पड़ी हुई थी। उसके चारों पाये व्याघ-मुखकी भाँति कई मुख्यवान भातुओंके बने हुए थे, उसके ऊपर बड़ा ही सुकोमल विस्तर विछा था । पुण्डरीक महाशय स्नान-ध्यानसे निवृत्त होकर उस शय्यापर आधे लेटे हुए थे। उनके विस्तृत ललाटपर सुन्दर सुगन्धित चन्दन लगा हुआ था, बीचमें एक बड़ी ही बढ़िया लाल बिंदी लगी हुई थी। सिरके बुँघराले बाल बढ़िया-बढ़िया सुगन्धित तैल डालकर विचित्र ही भाँतिसे सजाये हुए थे, कई प्रकारके मसालेदार पानको वे धीरे-धीरे चवा रहे थे, पानकी लालीसे उनके कोमल पछवोंके समान दोनों अरुण अधर और भी अधिक ळाळ हो गये थे। सामने दो पीकदान रखे थे। और भी बहत-से बहमुख्य सुन्दर बर्तन इधर-उधर रखे थे। दो नौकर मयूरिपच्छके कोमल पंखींसे उनको हवा कर रहे थे। देखनेमें विलकुल राजकुमार से ही मालूम थे। गदाधरको साथ लिये हुए मुकुन्द दत्त उनके समीप पहुँचे और दोनों ही प्रणाम करके उनके बताये हुए सुन्दर आसनपर बैठ गये। सुकुन्द

दत्तके आगमनसे प्रसन्नता प्रकट करते हुए पुण्डरीक महाशय कहने लगे— 'आज तो वड़ा ही शुभ दिन है, जो आपके दर्शन हुए । आप नवद्वीपमें ही हैं, इसका मुझे पता तो था, किन्तु आपसे अभीतक मेंट नहीं कर सका। आपसे मेंट करनेकी बात सोच ही रहा था, सो आपने स्वयं ही दर्शन दिये। आपके जो ये साथी हैं, उनका परिचय दीजिये।'

मुकुन्द दत्तने शिष्टाचार प्रदर्शित करते हुए गदाधरका परिचय दिया— 'ये परम भागवत वैष्णव हैं। बाल्यकालसे ही संसारी विषयोंसे एकदम विरक्त हैं, आप मिश्रवंशावतंस पं० माधवजीके सुपुत्र हैं और महाप्रभुके परम कृपापात्र भक्तोंमेंसे प्रधान अन्तरङ्ग भक्त हैं।'

गदाधरजीकी प्रशंसा सुनकर पुण्डरीक महाशयने परम प्रसन्नता प्रकट करते हुए कहा—'आपके कारण इनके भी दर्शन हो गये।' इतना कहकर विद्यानिधि महाशय मुस्कुराने छगे। गदाधर तो जन्मसे ही विरक्त थे। वे पुण्डरीक महाशयके रहन-सहन और ठाट-बाटको देखकर विस्मित-से हो गये। उन्हें सन्देह होने लगा कि ऐसा विषयी मनुष्य किस प्रकार भगवत्भक्त हो सकता है ? जो सदा विषय-सेवनमें ही निमग्न रहता है, वह भगवदक्ति कर ही कैसे सकता है ?

मुकुन्द दत्त श्रीगदाधरके मनोभावको ताड़ गयेः इसीलिये उन्होंने पुण्डरीक महाशयके भीतरी भावोंको प्रकट करानेके निमित्त श्रीमद्भागवतके दो बड़े ही मार्मिक श्लोकोंका अपने मुकोमल कण्डसे खर और लयके साथ धीरे-धीरे गायन किया । उनमें परमकुपाल श्लीकृष्णकी अहैतुकी कृपाका वड़ा ही मार्मिक वर्णन है । वे श्लोक सम्पूर्ण भागवतके दो परम उज्ज्वल रक समझे जाते हैं—वे श्लोक ये थे—

अहो बकीयं स्तनकालकृटं जिञ्चांसवापाययद्व्य्यसाध्वी |

### ११८ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड २

क्रेमे गर्ति धान्युचितां ततोऽन्यं कंवा दयालुं शरणं व्रजेम ॥ॐ (३।२।२३)

पूतना छोकबालघ्नी राक्षसी रुधिराशना। जिन्नांसयापि हरये स्तनं दत्त्वाप सद्गतिम् ॥† (१०।६।३५)

मुकुन्द दत्तके मुखते इन क्लोकोंको मुनते ही विद्यानिधि महाशय मूर्छित होकर शय्यासे नीचे गिर पड़े। एक क्षण पहले जो खूब सजे-बजे बैठे हँस रहे थे, दूसरे ही क्षणक्लोक सुननेसे उनकी विचित्र हालत हो गयी। उनके शरीरमें स्वेद, कम्प, अश्रु, विकृति आदि सभी साल्विक विकार एक साथ उदय हो उठे। वे जोरोंके साथ घटन करने लगे। उनके दोनों नेत्रीं-मेंसे निरन्तर दो जल-धारा-सी वह रही थी। बुँघराले कढ़े हुए केश इधर-उधर विखर गये। सम्पूर्ण शरीर धूलि-धूसरित-सा हो गया। दोनों हायोंसे वे अपने रेशामी बल्लोंको चीरते हुए जोर-जोरसे मुकुन्दसे कहने लगे—-भैया!फिर पढ़ो, फिर पढ़ो। इस अपने सुमधुर गायनसे मेरे कर्ण-रन्धोंमें फिरसे अमृत-सिश्चन कर दो। मुकुन्द फर उसी लयसे स्वरंके साथ स्लोक-

<sup>\*</sup> अहो कितने आर्थयंकी बात है, दुष्ट स्वभाववाली पूतना अपने स्तनों में कालकूट विष लगाकर, उन्हें मारनेकी इच्छासे आयी थी और इसी असदिचारसे उसने भगवान्को स्तन-पान कराया था। उस ऐसे कूर-कर्मवालीको भी प्रमुने अपनी पाळन-पोषण करनेवाली माताके समान सद्गति प्रदान की। ऐसे परम कृपाल भगवान्को स्त्रोडकर और किसकी शरणमें इमलोग जायें ?

<sup>†</sup> पूतना कोगोंके बालकोंको मारनेवाली, रुधिरको पीनेवाली नीच योनिकी राक्षसी थी। वह मारनेकी इच्छा रखकर स्तन पिळानेसे भी सद्गतिको प्राप्त हो गयी। (अर्थात् दुष्टबुद्धिसे भगवत्-संसर्गका स्तना माहात्म्य है, फिर जो श्रद्धा-बुद्धिसे उनका स्मरण-पूजन करते हैं उनका तो कहना ही क्या!)

पाठ करने लगे, वे ज्यों-ज्यों श्लोक-पाठ करते, त्यों-ही-त्यों पुण्डरीक महाद्याय-की वेकली और बढ़ती जाती थी। वे पुना-पुनः क्लोक पढ़नेके लिये आग्रह करने लगे, किन्तु उनके साथियोंने उन्हें क्लोक-पाठ करनेते रोक दिया। पुण्डरीक विद्यानिधि वेहोश पड़े हुए अश्रु बहा रहे थे।

इनकी ऐसी दशा देखकर गदाधरके आश्चर्यका ठिकाना नहीं रहा। क्षणभर पहले जिन्हें वे संसारी विषयी समझ रहे थे, उन्हें अब इस प्रकार प्रेममें पागलोंकी भाँति प्रलाप करते देखकर वे भींचक्के से रह गये। उनके त्याग, वैराग्य और उपरितके भाव न जाने कहाँ विलीन हो गये, अपनेको बार-बार धिकार देने लगे कि ऐसे परम वैष्णवके प्रति मैंने ऐसे कलुषित विचार रखकर घोर पाप किया है। वे मन-ही-मन अपने पापका प्रायश्चित्त सोचने लगे। अन्तमें उन्होंने निश्चय किया कि वैसे तो हमारा यह अपराध अक्षम्य है। भगवदपराध तो क्षम्य हो भी सकता है, किन्तु वैष्णवापराध तो सर्वदा अक्षम्य है। इसके प्रायश्चित्तका एक ही उपाय है। इस इनसे मन्त्रदीक्षा ले लें, इनके शिष्य वन जायँ, तो गुच-भावसे ये खयं ही क्षमा कर देंगे। ऐसा निश्चय करके इन्होंने अपना भाव मुकुन्द दत्तके सममुख प्रकट किया। इनके ऐसे विग्रुद्ध भावको समझकर मुकुन्द दत्तको वड़ी प्रसन्तता हुई और उन्होंने इनके विमल भावकी सराहना की।

बहुत देरके अनन्तर पुण्डरीक महाशय प्रकृतिस्थ हुए। सेवकोंने उनके शरीरको झाइ-पाँछकर ठीक किया। शीतल जलसे हाथ-मुँह धोकर वे चुपचाप बैठ गये। तब विनीत भावते मुकुन्दने कहा—'महाशय! ये गदाधर पण्डित कुलीन ब्राह्मण हैं, सत्पात्र हैं, परम भागवत वैष्णव हैं। इनकी हार्दिक इच्छा है कि ये आपके द्वारा मन्त्र प्रहण करें। इनके लिये क्या आशा होती है ?'

कुछ संकोच और नम्रताके साथ विद्यानिधि महाशयने कहा—प्ये तो स्वयं ही वैष्णव हैं, हममें इतनी योग्यता कहाँ है, जो इन्हें मनत्र-दीक्षा दे सकें ? ये तो स्वयं ही हमारे पूज्य हैं।

मुकुन्द दत्तने अत्यन्त ही दीनताके साथ कहा—'इनकी ऐसी ही इच्छा है। यदि आप इनकी इस प्रार्थनाको स्वीकार न करेंगे तो इन्हें बड़ा भारी हार्दिक दुःख होगा। आप तो कृपाछ हैं, दूसरेको दुखी देखना ही नहीं चाहते। अतः इनकी यह प्रार्थना अवश्य स्वीकार कीजिये।'

मुकुन्द दत्तके अत्यधिक आग्रह करनेपर इन्होंने मन्त्र-दीक्षा देना स्त्रीकार कर लिया और दीक्षाके लिये उसी दिन एक ग्रुभ मुहूर्त भी बता दिया। इस बातसे दोनों मित्रोंको बड़ी प्रसन्तता हुई और वे बहुत रात्रि बीतनेपर प्रेममें निमन्न हुए अपने-अपने स्थानोंके लिये लौट आये।

इसके दूसरे-तीसरे दिन गुप्तभाव े पुण्डरीक महाशय अकेले ही एकान्त-में प्रभुके दर्शनों के लिये गये। प्रभुको देखते ही ये उनके चरणों में लिपटकर पूट-फूटकर हदन करने लगे। विद्यानिधिको अपने चरणों में पड़े हुए देख-कर प्रभु मारे प्रेमके बेमुप्त-से हो गये। उन्हों ने पुण्डरीक विद्यानिधिका जोरों के साथ आलिङ्कन किया। पुण्डरीक के मिलनेसे उनके आनन्दका पारावार नहीं रहा। उस समय उनकी आँखों से अविरल अशु प्रवाहित हो रहे थे। सम्पूर्ण शरीर पुलकित हो रहा था। ये पुण्डरीक की गोदी में अपना सिर रखकर हदन कर रहे थे, इस प्रकार दो प्रहरतक विद्यानिधिके वक्ष:-स्थळपर सिर रखे निरन्तर हदन करते रहे। पुण्डरीक महाशय के सभी वस्त्र प्रभुके अशुओं से भीग गये थे। पुण्डरीक भी प्रेममें बेसुध हुए चुपचाप प्रभुके मुखकमलकी ओर एकटक दृष्टिसे देख रहे थे। उन्हें समयका कुछ ज्ञान ही नहीं रहा कि कितना समय बीत गया है। दोपहरके अनन्तर प्रभुको ही कुछ-कुछ होश हुआ। उन्होंने उसी समय भक्तोंको बुलाया और सभीसे पुण्डरीक महाशयका परिचय कराया। पुण्डरीक महाशयका परिचय पाकर सभी भक्त परम सन्तुष्ट हुए और अपने भाग्यकी सराहना करने लगे। विद्यानिधिने अद्वैत आदि सभी भक्तोंकी पद्धूिछ लेकर अपने मस्तकपर चढ़ायी और सभीको श्रद्धा-भक्तिके साथ प्रणाम किया। इसके अनन्तर पुण्डरीकको बीचमें करके सभी भक्त चारों ओरसे संकीर्तन करने लगे। श्रीकृष्ण-संकीर्तनको सुनकर पुण्डरीक महाशय फिर बेहोश हो गये। भक्तोंने संकीर्तन बंद कर दिया और भाँति-भाँतिके उपचारोंद्वारा पुण्डरीक अपने स्थानके लिया। कुछ सावधान होनेपर प्रभुकी आज्ञा लेकर पुण्डरीक अपने स्थानके

शामको आकर गदाधरने पुण्डरीकके समीपसे मन्त्र-दीक्षा लेनेकी अपनी इच्छा प्रभुके सम्मुख प्रकट की । इस यातको सुनकर प्रभु अत्यन्त ही प्रसन्न हुए और गदाधरसे कहने लगे-भादाधर! ऐसा सुयोग तुम्हें फिर कभी नहीं मिलेगा। पुण्डरीक-जैसे भगवन्द्रक्तका मिलना अत्यन्त ही दुर्लभ है। तुम इस काममें अब अधिक देरी मत करो। यह शुभ काम जितना ही शीघ हो जाय उतना ही ठीक है।

प्रभुक्ती आज्ञा पाकर नियत शुभ तिथिके दिन गदाधरजीने विद्यानिधि-से मन्त्र-दीक्षा ले ली।

जिनके लिये महाप्रभु गौराङ्ग स्वयं रुदन करते हों। जिनकी प्रशंसा करते-करते प्रभु अधीर हो जाते हों। गदाधर-जैसे परम त्यागी और महान् भक्त जिनके शिष्य बननेमें अपना सौभाग्य समझते हों ऐसे भक्ताग्रगण्य श्रीपुण्डरीक विद्यानिधिकी विशद विरुदावलीका बखान कौन कर सकता है ? सचमुच विद्यानिधिकी भक्ति परम शुद्ध और सास्विक कही जा सकती है। जिसमें दिखावट या बनावटीपनका लेश भी नहीं था। ऐसे प्रच्छन्न भक्तोंकी पद्धूलिसे पापी-से-पापी पुरुष भी परम पावन बन सकता है।



## निमाई और निताईकी प्रेम-लीला

अवतीणों सकारूण्यो परिच्छिन्नो सदीश्वरो । श्रीकृष्णचैतन्यनित्यानन्दो द्वी आतरो भने ॥ॐ (श्रीसुरारिसुप्तस्य)

आनन्दका मुख्य कारण है आत्मसमर्पण । जवतक मनुष्य किसीके प्रति सर्वतीभावेन आत्मसमर्पण नहीं कर देता, तवतक उसे पूर्ण प्रेमकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती । प्रभु विश्वम्भर तो चराचरमें व्याप्त हैं । अपूर्णभावसे नहीं, सभी स्थानोंमें वे अपनी पूर्ण शक्तिसहित ही स्थित हैं, जहाँ तुम्हारा चित्त चहि, जिस रूपमें मन रमे, उसीके प्रति आत्मसमर्पण कर दो । अपनेपनको एकदम मिटा दो । अपनी इच्छा, अपनी भावना और अपनी सभी चेष्टाएँ प्यारेके ही निमित्त हों । सब तरहसे किसीके होकर रहो, तभी प्रेमका यथार्थ मर्म सीख सकोगे । किसी कविने क्या ही बढ़िया बात कही है—

न इम कुछ हँसके सीखे हैं, न इम कुछ रोके सीखे हैं। जो कुछ थोड़ा-सा सीखे हैं, किसीके होके सीखे हैं॥

अहा, किसीके होकर रहनेमें कितना मजा है, अपनी सभी वार्तोका भार किसीके ऊपर छोड़ देनेमें कैसा निश्चिन्तताजन्य सुख है, उसे अपनेको ही कर्ता माननेवाला पुरुष कैसे अनुभव कर सकता है ? जिसे अपने हाथ-पैरोंसे कमाकर खानेका अभिमान है, वह उस छोटे शिशुके सुखको क्या समझ सकता है, जिसे भूख-प्यास तथा सुख-दु:खमें एकमात्र माताकी क्रोडका ही सहारा है और जो आवश्यकता पड़नेपर रोनेके अतिरिक्त और

प्राणियोंके प्रति अपनी अहैतुकी कृपाको ही प्रकट करनेके निमित्त र्श्वर होनेपर भी जो दोनों भिन्न भावसे पृथ्वीपर अवतीर्ण हुए हैं, उन निमाई और निर्तार्श दोनों भाइयोंकी हम चरण-वन्दना करते हैं।

कुछ जानता ही नहीं ? माता चाहे कहीं भी रहे, उसे अपने उस मुनमुना-से बच्चेका हर समय ध्यान ही बना रहता है, उसके सुख-दुःखका अनुभव माता स्वयं अपने शरीरमें करती है। नित्यानन्दजीने भी प्रभुके प्रति आत्मसमर्पण कर दिया और महाप्रभु श्रीवासके भी सर्वस्व थे। प्रभु दोनोंके ही उपास्यदेव थे, किन्तु नित्यानन्द तो उनके बाहरी प्राण ही थे।

नित्यानन्दजी श्रीवास पण्डितके ही घर रहते। उनकी पत्नी मालिमी-देवी तथा वे स्वयं इन्हें पुत्रसे भी बढ़कर प्यार करते। नित्यानन्दजी सदा बाल्यभावमें ही रहते। वे अपने हाथसे भोजन नहीं करते, तब मालिमीदेवी अपने हाथोंसे इन्हें भात खिलातीं। कभी खाते-खाते ही बीचमेंसे भाग जाते और दालभातको सम्पूर्ण शरीरपर लपेट लेते। भोजन करके बालकोंकी भाँति घूमते रहना ही इनका काम था। कभी मुरारी गुप्तके घर जाते, कभी गङ्गादासजीकी पाठशालामें ही जा बैठते। कभी किसीके यहाँसे कोई चीज ही लेकर खाने लगते। कभी महाप्रभुके ही घर जाते और बाल्यभाव से शचीमाताके पैरोंको पकड़ लेते। माता इनकी चखलतासे डरकर कभी-कभी भीतर घरमें भाग जातीं। इस प्रकार ये मक्तोंके घरोंमें नाना भाँतिकी बाल्यलीलाओंका अभिनय करने लगे।

एक दिन प्रभुने श्रीवास पण्डितकी परीक्षा करनेके निमित्त तथा यह जाननेके लिये कि श्रीवासका नित्यानन्दजीके प्रति कितना हार्दिक स्नेह है, उन्हें एकान्तमें ले जाकर पूछने लगे— प्पण्डितजी ! इन अवधूत नित्यानन्दजीके कुल, गोत्र तथा जाति आदिका कुछ भी पता नहीं । इस अज्ञातकुलशील अवधूतको आपने अपने घरमें स्थान देकर कुछ उचित काम नहीं किया । आप इन्हें पुत्रकी तरह प्यार करते हैं । कौन जाने ये कैसे हैं ? इसलिये आपको इन्हें अपने घरमें पुत्रकी तरह नहीं रखना चाहिये । ये साधुर्ओकी तरह गङ्गा-किनारे या कहीं घाटपर रहें और माँगें खायँ ।

साधुको किसीके घर रहनेसे क्या काम ? इस विषयमें आपके क्या विचार हैं ? क्या आप मुझसे सहमत हैं ?'

प्रमुकी ऐसी बात सुनकर गद्गद-कण्ठसे श्रीवास पण्डितने अत्यन्त ही दीनताके साथ कहा-- प्रभी ! आपको हमारी इस प्रकारसे परीक्षा करना ठीक नहीं। हम संसारी वासनाओंमें आबद्ध पामर प्राणी भला प्रभुकी परीक्षाओंमें उत्तीर्ण ही कैसे हो सकते हैं ? जबतक प्रभु स्वयं कृपा न करें तवतक तो हम सदा अनुत्तीर्ण ही होते रहेंगे। मैं यह खूब जानता हूँ कि नित्यानन्दजी प्रभुके बाह्य प्राण ही नहीं। किन्तु अभिन्न विग्रह भी हैं। प्रभु उन्हें भिन्न-से प्रतीत होनेपर भी भिन्न नहीं समझते । जो प्रभन्ने इतने प्रिय हैं वे नित्यानन्दजी यदि शराब पीकर अगम्यागमन भी करें और मुझे धर्म-भ्रष्ट भी कर दें तब भी मुझे उनके प्रति घृणा नहीं होगी। नित्यानन्दजीको मैं प्रभुका ही स्वरूप समझता हूँ।' इतना कहकर श्रीवास पण्डित प्रभुके पादपद्मोंको पकड़कर फूट-फूटकर रोने लगे । प्रभुने उन्हें अपने कोमल करोंसे उठाया और प्रेमालिङ्गन करते हए कहने लगे-'श्रीवास ! तमने ऐसा उत्तर देकर सचमचमें मुझे खरीद लिया । इस उत्तरसे मैं तुम्हारा क्रीतदास बन गया । मैं तुमसे अत्यन्त ही सन्तुष्ट हुआ । मेरा यह आशीर्वाद है कि किसी भी दशामें तम्हें किसी आवश्यकीय वस्तका घाटा नहीं होगा और तुम्हारे घरके कुत्तेतकको श्रीक्रण-प्रेमकी प्राप्ति हो सकेगी । तुम्हारा मेरे प्रति ऐसा अनन्य अनुराग है, इसका पता मुझे आज ही चला ।' इतना कहकर प्रभु अपने घरको चले गये।

एक दिन प्रभुने शचीमातासे कहा— माँ ! मेरी इच्छा है, आज नित्यानन्दजीको अपने घर भोजन करावें। त् आज अपने हाथोंसे बढ़िया-बढ़िया भोजन बनावे और इम दोनों भाइयोंको चौकेमें बिठाकर स्वयं परोसकर खिळावे, यही मेरी इच्छा है। प्रसुकी ऐसी बात सुनकर शचीमाताको परम प्रसन्नता हुई और वे जल्दीसे भोजन बनानेके लिये उद्यत हो गर्यी। इधर प्रमु श्रीवास पण्डितके घर निताईको लिवानेके लिये चले। श्रीवासके घर पहुँचकर प्रमुने नित्या-नन्दजीसे कहा—'श्रीपाद! आज आपका हमारे घर निमन्त्रण है। चलो, आज हम-आप साथ-ही-साथ भोजन करेंगे।' इतना सुनते ही नित्यानन्दजी बालकोंकी भाँति आनन्दमें उछल-उछलकर उत्य करने लगे और उत्य करते-करते कहते जाते थे—'अहा रे, लालके, खूव बनेगी, शचीमाताके हाथका भात खायँगे, मौज उड़ायँगे, प्रमुको खूब छकायँगे, कुछ खायँगे, कुछ खायँगे, कुछ शरीरमें लगायँगे।'

प्रभुने इन्हें ऐसी चञ्चलता करते देखकर मीठी-सी डाँट देते हुए प्रेमपूर्वक कहा—'देखना खबरदार, वहाँ ऐसी चञ्चलता मत करना । माता आपकी चञ्चलतासे बहुत घबड़ाती है, वह डर जायगी । वहाँ चुपचाप ठीक तरहसे भोजन करना।'

प्रभुक्ती प्रेममिश्रित मीठी डॉटको सुनकर बालकोंकी भाँति चौंककर और बनावटी गम्भीरता भारण करके कार्नीपर हाथ रखते हुए नित्यानन्दर्जी कहने लगे— 'बाप रे ! चञ्चलता ! चञ्चलता कैसी ? हम तो चञ्चलता जानतेतक नहीं । चञ्चलता तो पागल्लोग किया करते हैं, हम क्या पागल हैं जो चञ्चलता करेंगे ?'

इन्हें इस प्रकार स्वाँग करते देखकर प्रभुने इनकी पीठपर एक हलकी सी धाप जमाते हुए कहा—'अच्छा चलिये, देर करनेका काम नहीं। यह तो हम जानते हैं कि आप अपनी आदतको कहीं छोड़ थोड़े ही देंगे, किन्तु देखना वहाँ जरा सम्हलकर रहना।' यह कहते-कहते दोनों भाई आपसमें प्रेमकी बातें करते हुए घर पहुँचे। माता भोजन बना ही रही थी कि ये दोनों पहुँच गये। पहुँचते ही नित्यानन्दजीने बालकोंकी

भाँति बड़े जोरसे कहा-- 'अम्मा ! बड़ी भूख लग रही है। पेटमें चूहे-से कृद रहे हैं। अभी कितनी देर है, मेरे तो भूखके कारण प्राण निकले जा रहे हैं। प्रभुने इन्हें संकेतसे ऐसा न करनेको कहा। तब आप फिर उसी तरह जोरोंसे कहने लगे—'देख अम्मा ! गौर मझे रोक रहे हैं। भला भूख लगनेपर भोजन भी न माँगूँ ?' माता इनकी ऐसी भोली-भाली वातें सनकर हँसने लगीं। उन्होंने जल्दीसे दो थालियोंने भोजन परोसा। विष्णप्रियाजीने दोनोंके हाथ-पैर धुलाये । हाथ-पैर धोकर दोनों भोजन करने बैठे । माता प्रेमसे अपने दोनों पूत्रोंको परोसने लगी । प्रभके साथमें और भी उनके दो-चार अन्तरक भक्त आ गये थे। वे उन दोनों भाइयोंको इस प्रकार प्रेमपूर्वक भोजन करते देख प्रेमसागरमें आनन्दके साथ गोते लगाने लगे । दोनों भाइयोंको भोजन कराते हुए माता ऐसी प्रतीत होने लगी मानो श्रीकौशल्याजी अपने भीराम और लक्ष्मण दोनों प्रिय पुत्रोंको भोजन करा रही हों अथवा यशोदा मैया श्रीकृष्ण-बलरामको साथ हो विठाकर छाक खिला रही हों। माताका अन्तःकरण उस समय प्रसन्नताके कारण अत्यन्त ही आनन्दित हो रहा था। उनका अगाध मात-प्रेम उमडा ही पडता था। दोनों भाई भोजन करते-करते भौति-भाँति-की विनोदपूर्ण बातें कहते जाते थे। भोजन करके प्रभु चुपचाप बैठ गये, नित्यानन्दजी भोजन करते ही रहे । प्रभुकी थालीमें बहत-सा भात बचा हुआ देखकर नित्यानन्दजी बोले--- 'यह क्यों छोड़ दिया है, इसे भी खाना होगा।' प्रभने असमर्थता प्रकट करते हए कहा-- वस, अब नहीं । अब तो बहत वेट भर गया है।' प्रभुकी थालीमेंसे भातकी मुद्दी भरते हुए नित्यानन्दजी कहने लगे- 'अच्छा तुम मत खाओ मैं ही खाऊँगा।' यह कहकर प्रभुके उच्छिष्ट भात नित्यानन्दजी खाने लगे । प्रभुने जल्दीसे उनका हाथ पकड़ लिया । नित्यानन्दजी खाते-खाते ही चौकेसे उठकर भागने लगे । प्रभु भी उनका हाथ पकड़े हुए उनके पीछे-पीछे दौड़ने लगे। इस प्रकार

ऑगनमें दोनोंमें ही गुरथम-गुरथा होने लगी। नित्यानन्दजी उस भातको खा ही गये। शचीमाता इन दोनोंके ऐसे स्नेइको देखकर प्रेमके कारण बेहोश-सी हो गर्यी। उन्हें प्रेमावेशमें मूळी-सी आ गयी। माताकी ऐसी दशा देखकर प्रभु जल्दीसे हाथ-पैर धोकर चौकेमें गये और माताको अपने हाथोंसे वायु करने लगे। कुळ देरके पश्चात् माताको होश आया। माताने प्रेमके ऑस बहाते हुए अपने दोनों पुत्रोंको आशीर्वाद दिया। माताका ग्रुभाशीर्वाद पाकर दोनों ही परम प्रसन्न हुए और दोनोंने माताकी चरण-वन्दना की। नित्यानन्दजीको पहुँचानेके निमित्त प्रभु उनके साथ श्रीवासके घरतक गये।

इस प्रकार नित्यानन्दजी महाप्रभुकी सिन्निधिमें रहकर अनिर्वचनीय मुखका रसाखादन करने लगे। वे प्रभुके सदा साथ-ही-साथ लगे रहते । प्रभु जहाँ भी जाते, जिस भक्तके भी घर पधारते, नित्यानन्दजी उनके पीछे जरूर होते । महाप्रभुको भी नित्यानन्दजीके विना कहीं जाना अच्छा नहीं लगता । सभी भक्त प्रभुको अपने-अपने घरोंपर बुलाते और अपनी-अपनी भावनाके अनुसार प्रभुके शरीरमें माँति-माँतिकी अवतारोंके दर्शनोंका अनुभव करते । प्रभु भी भाँति-भाँतिकी लीला करते । कभी तो आप नृसिंहजीके आवेशमें आकर जोरोंसे हुंकार करने लगते । कभी प्रह्लादके भावमें दीन-हीन भक्तकी भाँति गद्गदकण्डसे प्रभुकी खुति करने लगते । कभी आप श्रीकृष्णभावसे मधुरा जानेका अभिनय रचते और कभी अकूरके भावमें जोरोंसे इदन करने लगते । कभी वजके व्वाल्वालोंकी तरह कीड़ा करने लगते और कभी उद्धवकी भाँति प्रेममें अधीर होकर रोने लगते । इस प्रकार नित्यानन्दजी तथा अन्य भक्तोंके साथ नव-द्वीपचन्द्र श्रीगौराङ्ग भाँति-भाँतिकी लीलाओंके सुप्रकाशद्वारा सम्पूर्ण नवद्वीपचन्द्र श्रीगौराङ्ग भाँति-माँतिकी लीलाओंके सुप्रकाशद्वारा सम्पूर्ण नवद्वीपचन्द्र श्रीगौराङ्ग भाँति-माँतिकी लीलाओंके सुप्रकाशद्वारा सम्पूर्ण नवद्वीपचन्द्र श्रीगौराङ्ग भाँति-पाँतिकी लीलाओंके सुप्रकाशद्वारा सम्पूर्ण नवद्वीपचन्द्र श्रीगौराङ्ग भाँति-पाँतिकी लिलाओंक सुप्रकाशद्वारा सम्पूर्ण नवद्वीपचन्त्र अस्तमय शीतल प्रकाशसे प्रकाशित करने लगे ।

## द्विविध-भाव

### भगवद्भावेन यः शश्वद्भक्तभावेन चैव तत्। भक्तानानन्दयते निःषं तं चैतन्यं नमाम्यहम्॥

(प्र०द० म०)

प्रत्येक प्राणोकी भावना भिन्न प्रकारकी होती है। अरण्यमें खिले हुए जिस मालतीके पुष्पको देखकर सहृदय किव आनन्दमें विभोर होकर उछलने और उत्य करने लगता है, जिस पुष्पमें वह विश्वके सम्पूर्ण सौन्दर्यका अनुभव करने लगता है, उसको ग्रामके चरवाहे रोज देखते हैं, उस और उनकी दृष्टितक नहीं जाती। उनके लिये उस पुष्पका अस्तित्व उतना ही है, जितना कि रास्तेमें पड़ी हुई काठ, पत्थर तथा अन्य सामान्य वस्तुआंका। उस पुष्पमें किसी भी प्रकारकी विशेष भावनाका आरोप नहीं करते। असलमें यह प्राणी भावमय है। जिसमें जैसे भाव होंगे उसे उस वस्तुमें वे ही भाव दृष्टिगोचर होंगे। इसी भावको लेकर तो गोस्वामी तुलसीदासजीने कहा है—

जाकी रही भावना जैसी । प्रमुभूरति देखी तिन तैसी ॥

महाप्रभुके दारीरमें भी भक्त अपनी-अपनी भावनाके अनुसार नाना रूपोंके दर्शन करने लगे । कोई तो प्रभुको वराहके रूपमें देखताः कोई उनके दारीरमें नृसिंहरूपके दर्शन करताः कोई वामनभावका अध्यारोप करता। किसीको प्रभुकी मूर्ति द्यामसुन्दर-रूपमें दिखायी देतीः किसीको पद्यभुजी मूर्तिके दर्शन होते। कोई प्रभुके इस दारीरको न देखकर उन्हें चतुर्भुजरूपसे देखता और उनके चारों

ओ निरन्तर भक्त-भाव और भगवत्-भाव इन दोनों भावोंसे भक्तोंको
 आनन्दित बनाते रहते हैं, उन श्रीचैतन्य महाप्रभुके ढिये इम नमस्कार करते हैं।

हसोंमें उसे प्रत्यक्ष शंख, चक्र, गदा और पद्म दिखायी देते। इस प्रकार एक ही प्रभुके श्रीविमहको भक्त भिन्न-भिन्न प्रकारते देखने लगे। जिसे प्रभुके चतुर्भुज रूपके दर्शन होते, उसे ही प्रभुकी चारों भुजाएँ दीखती, अन्य लोगोंको वही उनका सामान्य रूप दिखायी देता। जिसे प्रभुका शरीर ज्योतिर्मय दिखायो देता और प्रकाशके अतिरिक्त उसे प्रभुको और मूर्ति दिखायो ही नहीं देतो, उसोकी ऑखोंमें वह प्रकाश छा जाता, साभा-रणत: सामान्य लोगोंको वह प्रकाश नहीं दीखता, उन लोगोंको प्रभुके उसी गीररूपके दर्शन होते रहते।

सामान्यतया प्रमुके शारीरमें भगवत्-भाव और भक्त-भाव ये दो हो भाव भक्तींको दृष्टिगोचर होते । जब इन्हें भगवत्-भाव होता, तब ये अपने आपको बिल्कुल भूल जाते, निःसङ्कोच-भावते देवमूर्तियोंको हटाकर स्वयं भगवान्के सिंहासनपर विराजमान हो जाते और अपनेको भगवान् कहने लगते । उस अवस्थामें भक्तग्रन्द उनकी भगवान्की तरह विधिवत् पूजा करते, इनके चरणोंको गङ्गा-जलसे धोते, पैरोंपर पुण्य-चन्दन तथा तुलसीयत्र चढ़ाते । भाँति-भाँतिके उपहार इनके सामने रखते । उस समय ये इन कार्मोमें कुल भी आपित नहीं करते, यही नहीं किन्तु वड़ी ही प्रसन्ततापूर्वक भक्तोंकी की हुई पूजाको ग्रहण करते और उनसे आशीर्वाद माँगनेका भी आग्रह करते और उन्हें इच्छानुसार वरदान भी देते । यही बात नहीं कि ऐसा भाव इन्हें भगवान्का हो आये, नाना देवी-देवताओंका भाव भी आ जाता था। कभी तो बलदेवके भावमें लाल-लाल आँखें करके जोरोंसे हुंकार करते और 'मिदरा-मिदरा' कहकर शराब माँगते। कभी इन्द्रके आवेशमें आकर वज्रको घुमाने लगते । कभी सुदर्शन-चक्रका आहान करने लगते ।

एक दिन एक जोगो बड़े हो सुमधुर स्वरसे डमरू बजाकर शिवजीके गीत गा-गाकर भिक्षा माँग रहा था। भीख माँगते-माँगते वह इनके

चै० च० ख० २--९-

भी घर आया। शिवजीके गीर्तोंको सुनकर इन्हें महादेवजीका भाव आ गया और अपनी लटोंको विलेरकर शिवजीके भावमें उस गानेवालेके कन्धेपर चढ़ गये और जोरोंके साथ कहने लगे— भी ही शिव हूँ, मैं ही शिव हूँ। तुम वरदान माँगो, मैं तुम्हारी स्तुतिसे बहुत प्रसन्न हूँ।' थोड़ी देरके अनन्तर जब इनका वह भाव समाप्त हो गया तो कुछ अचेतन-से होकर उसके कन्धेपरसे उतर पड़े और उमे यथेच्छ भिक्षा देकर विदा किया।

इस प्रकार भक्तोंको अपनी-अपनी भावनाके अनुसार नाना रूपोंके दर्शन होने लगे और इन्हें भी विभिन्न देवी-देवताओं तथा परम भक्तोंके भाव आने लगे। जब वह भाव शान्त हो जाता। तब ये उस भावमें कही हुई सभी बातोंको एकदम भूल जाते और एकदम दीन हीन विनम्र भक्तकी भाँति आचरण करने लगते । तब इनका दीन-भाव पत्थर-से-पत्थर हृदयको भी पिघलानेवाला होता । उस समय ये अपनेको अत्यन्त ही दीन, अधम और तुच्छ बताकर जोरोंके साथ रुदन करते। भक्तोंका आलिङ्गन करके फूट-फूटकर रोने लगते और रोते-रोते कहते-- 'श्रीकृष्ण कहाँ चले गये ? भैयाओ ! मुझे श्रीऋष्णसे मिलाकर मेरे प्राणोंको शीतल कर दो। मेरी विरह-वेदनाको श्रीकृष्णका पता बताकर शान्ति प्रदान करो । मेरा मोहन मुझे बिलखता छोड़कर कहाँ चला गया ?' इसी प्रकार प्रेममें विद्वल होकर अद्वैताचार्य आदि बद्ध भक्तोंके पैरोंको एकड लेते और उनके पैरोंमें अपना माथा रगडने लगते। सबको बार-बार प्रणाम करते। यदि उस समय इनकी कोई पूजा करनेका प्रयत्न करता अथवा इन्हें भगवान कह देता तो ये दु:खी होकर गङ्गाजीमें कूदनेके लिये दौड़ते। इसीलिये इनकी साधारण दशामें न तो इनकी कोई पूजा ही करता और न इन्हें भगवान् ही कहता। वैसे भक्तोंके मनमें सदा एक ही भाव रहता।

बन ये साधारण भावमें रहते, तब एक अमानी भक्तके समान अद्धा-भक्तिके महित गङ्गाजीको साधाङ्ग प्रणाम करते, गङ्गाजलका आचमन करते, ठाकुरजीका विधिवत् पूजन करते तथा तुरुसीजीको जल चढ़ाते और उनकी भक्तिभावसे प्रदक्षिणा करते। भगवत्-भावमें इन सभी बातोंको भुलाकर स्वयं ईश्वरीय आचरण करने लगते। भावावेशके अनन्तर यदि इनसे कोई कुछ पूछता तो बड़ी ही दीनताके साथ उत्तर देते— भैया! हमें कुछ पता नहीं कि हम अचेतनावस्थामें न जाने क्या-क्या कक गये। आपलोग इन वातोंका कुछ बुरा न मानें। हमारे अपराधोंको क्षमा ही करते रहें, ऐसा आशीवांद दें, जिससे अचेतनावस्थामें भी हमारे मुखसे कोई ऐसी वात न निकलने पावे जिसके कारण हम आपके तथा श्रीकृष्णके सम्मुख अपराधी वर्ने।

संकीर्तनमें भी ये दो भावोंसे नृत्य करते । कभी तो भक्त-भावसे बड़ी ही सरलताके साथ नृत्य करते । उस समयका इनका नृत्य बड़ा ही मधुर होता । भक्तभावमें ये संकीर्तन करते-करते भक्तोंकी चरण-धूबि सिरपर चढ़ाते और उन्हें बार-बार प्रणाम करते । बीच-बीचमें पछाईं खा-खाकर गिर पड़ते । कभी-कभी तो इतने जोरोंके साथ गिरते कि सभी भक्त इनकी दशा देखकर घवड़ा जाते थे । शचीमाता तो कभी इन्हें इस प्रकार पछाड़ खाकर गिरते देख परम अधीर हो जातीं और रोते-रोते भगवान्से प्रार्थना करतीं कि 'हे अशरण-शरण ! मेरे निमाईको इतना दु:ख मत दो ।' इसीलिये सभी भक्त संकीर्तनके समय इनकी बड़ी देख-रेख रखते और इन्हें चारों ओरसे पकड़े रहते कि कहीं मूर्छित होकर गिर न पड़ें।

कभी-कभी ये भावावेशमें आकर भी संकीर्तन करने लगते। तब इनका नृत्य बड़ा ही अद्भुत और अलैकिक होता था, उस समय इन्हें स्पर्धं करनेकी भक्तोंको हिम्मत नहीं होती थी। ये नृत्यके समयमें बोरोंसे हुंकार करने लगते। इनकी हुंकारसे दिशाएँ गूँजने लगतीं और पदाषातसे पृथ्वी हिल्ने-सी लगती। उस समय सभी कीर्तन करनेवाले भक्क विस्मित होकर एक प्रकारके आकर्षणमें खिंचे हुए-से मन्त्र-मुग्धकी माँति सभी क्रियाओंको करते रहते। उन्हें बाह्यशान विलक्षल रहता ही नहीं था। उस नृत्यसे सभीको बड़ा ही आनन्द प्राप्त होता था। इस प्रकार कभी-कभी तो नृत्य-संकीर्तन करते-करते पूरी रात्रि बीत जाती और खूब दिन मी निकल आता तो भी संकीर्तन समाप्त नहीं होता था।

एक-एक करके बहुत से भावुक भक्त नवद्वीपमें आ-आकर वास करने लगे और श्रीवासके घर संकीर्तनमें आकर सिम्मलित होने लगे। धीरे-धीरे मक्कोंका एक अच्छा लासा परिकर बन गया। इनमें अद्वैताचार्य, नित्यानन्द प्रमु और हरिदास—ये तीन प्रधान भक्त समझे जाते थे। वैसे तो सभी प्रधान थे, भक्तोंमें प्रधान-अप्रधान भी क्या? किन्तु ये तीनों सर्वस्वत्यागी, परम विरक्त और महाप्रमुक्ते बहुत ही अन्तरङ्ग भक्त थे। श्रीवासको छोड़कर इन्हीं तीनोंपर प्रमुक्ती अत्यन्त कृपा थी। इनके ही द्वारा वे अपना सब काम कराना चाहते थे। इनमेंसे श्रीअद्वैताचार्य और अवधृत नित्यानन्दजीका सामान्य परिचय तो पाठकोंको प्राप्त हो ही चुका है। अब भक्ताप्रगण्य श्रीहरिदासका संक्षित परिचय तो पाठकोंको अगले अध्यायोंमें मिलेगा। इन महाभागवत वैध्यविरोरोमणि भक्तने नाम-जपका जितना माहात्म्य प्रकट किया है, उतना भगवनामका माहात्म्य किसीने प्रकट नहीं किया। इन्हें भगवन्नाम-माहात्म्यका सजीव अवतार ही समझना चाहिये।

## भक्त हरिदास

बहो बत श्वपचोऽतो गरीयान् यजिङ्काग्रे वर्तते नाम तुभ्यम् । तेपुस्तपस्ते जुहुवुः सस्नुरायां ब्रह्मानुस्तुर्नाम ग्रणन्ति ये ते॥

(श्रीनद्वा०३।३३।७)

जिनकी तनिक-सी कृपाकी कोरके ही कारण यह नाम-रूपात्मक सम्पूर्ण संसार स्थित है। जिनके भ्रूभक्कमात्रसे ही त्रिगुणात्मिका प्रकृति अपना

• महा हा ! हे प्रमो ! जिसकी जिहापर तुम्हारा सुमधुर नाम सदा बना रहता है, वह बदि जातिका स्थपन भी हो तो उन ब्राह्मणोंसे भी अत्यन्त पित्रत्र है, जो तुम्हारे नामको अवहेलना करके निरन्तर यहा-यागादि कर्मोंमें हो लगे रहते हैं । हे सगदन् ! जो तुम्हारे त्रैलोक्य-पावन नामका संकीर्तन करते हैं, उन्होंने ही यथार्षकें सम्पूर्ण तपोंका, सस्वर वेदका, विधिवत हवनका और सभी तीथोंका फल प्राप्त किया है, क्योंकि तुम्हारे प्रणय-नामोंमें सभी पुण्य-कर्मोंका फल निहित है।

सभी कार्य बंद कर देती है। उन अखिलकोटि-ब्रह्माण्डनायक भगवानके नाम-माहात्म्यका वर्णन बेचारी अपूर्ण भाषा कर ही क्या सकती है ? हरि-नाम-स्मरणसे क्या नहीं हो सकता ? भगवन्नाम-जपसे कौन-सा कार्य सिद्ध नहीं हो सकता ? जिसकी जिह्नाको सुमध्य श्रीहरिके नामरूपी रसका चस्का लग गया है, उसके लिये फिर संसारमें प्राप्य वस्त ही क्या रह जाती है ? यज्ञ, याग, जप, तप, ध्यान, पूजा, निष्ठा, योग, समाधि सभीका फल भगवन्नाममें प्रीति होना ही है। यदि इन कमोंके करनेसे भगवन्नाममें प्रीति नहीं हुई, तो इन कमौंको व्यर्थ ही समझना चाहिये । इन सभी क्रियाओंका अन्तिम और सर्वश्रेष्ठ फल यही है। कि भगवन्नाममें निष्ठा हो । साध्य तो भगवन्नाम ही है, और सभी कर्म तो उसके साधनमात्र हैं । नाम-जपमें देश, काल, पात्र, जाति, वर्ण, समय-असमय, शचि-अश्चिच इन सभी बातोंका विचार नहीं होता । तुम जैसी हालतमें हो, जहाँ हो, जैसे हो, जिस-किसी भी वर्णके हो, जैसी भी स्थितिमें हो, हर समय और हर कालमें श्रीहरिके समधुर नामोंका संकीर्तन कर सकते हो । नाम-जपसे पापी-से-पापी मनुष्य भी परम पावन बन जाता है, अत्यन्त नीच-से-नीच भी सर्वपुज्य समझा जाता है, छोटे-से-छोटा भी सर्वश्रेष्ठ हो जाता है और बरे-से-बरा भी महान भगवद्भक्त बन जाता है। कबीरदासजी कहते हैं-

> नाम जपत कुष्ठी भलो, चुइ-चुइ गिरे जो चाम। कंचन देह किस कामकी, जिहि मुख नाहीं राम ॥

भक्ताग्रगण्य महात्मा हरिदासजी यवन-कुलमें उत्पन्न होनेपर भी भगवन्नामके प्रभावसे भगवद्भक्त वैष्णवींके प्रातःस्मरणीय बन गये। इन महात्माकी भगवन्नाममें अलैकिक निष्ठा थी।

महात्मा हरिदासजीका जन्म बंगालके यशोहर जिलेके अन्तर्गत 'बुड्न' नामके एक ग्राममें हुआ था। ये जातिके मुसलमान थे। मालूम होता

है, बाल्य-कालमें ही इनके माता-पिता इन्हें मातृ-पितृहीन बनाकर परलोकगामी बन गये थे, इसीलिये ये छोटेपनसे ही घर-द्वार छोड़कर निरन्तर हरि-नामका संकीर्तन करते हुए विचरने लगे। पूर्व-जन्मके कोई ग्रुभ संस्कार ही थे, भगवानुकी अनन्य कृपा थी, इसीलिये मुसलमान-वंशमें उत्पन्न होकर भी इनकी भगवन्नाममें स्वाभाविक ही निष्ठा जम गयी। भगवान्ने अनेकों वार कहा है-- 'यस्याहमनुगृहणामि हरिष्ये तद्घनं शनेः' अर्थात् जिसे मैं कृपा करके अपनी शरणमें छेता हूँ, सबसे पहले धीरेसे उसका सर्वस्व अपहरण कर लेता हैं। उसके पास अपना कहनेके लिये किसी भी प्रकारका धन नहीं रहने देता। सबसे पहले भगवानकी इनके जपर यही एक बड़ी भारी कृपा हुई। अपना कहनेके लिये इनके पास एक काठका कमण्डल भी नहीं था । भूख लगनेपर ये गाँवोंसे भिक्षा माँग लाते और भिक्षामें बो भी कुछ मिल जाता, उसे चौबीस घंटेमें एक ही बार खाकर निरन्तर भगवन्नामका जप करते रहते । घर छोडकर ये वनग्रामके समीप बेनापोल नामके घोर निर्जन वनमें फुँसकी कुटी बनाकर अकेले ही रहते थे। इनके तेज और प्रभावसे वहाँके सभी प्राणी एक प्रकारकी अलौकिक शान्तिका अनुभव करते । जो भी जीव इनके सम्मुख आता वहीं इनके प्रभावसे प्रभावान्वित हो जाता । ये दिन-रात्रिमें तीन लाख भगवन्नामोंका जप करते थे, सो भी धीरे-धीरे नहीं, किन्तु खूब उच स्वरसे। भगवन्नामका ये उच्च स्वरसे जप इसलिये करते थे कि सभी चर-अचर प्राणी प्रभुके पवित्र नामोंके श्रवणसे पावन हो जायँ। प्राणीमात्रकी निष्कृतिका ये भगवन्नामको ही एकमात्र साधन समझते थे। इससे थोडे ही दिनोंमें इनका यशःसौरभ दूर-दूरतक फैल गया। बड़ी-बड़ी दूरसे लोग इनके दर्शनको आने लगे। दुष्ट बुद्धिके ईर्ध्यां छ लोगोंको इनका इतना यश असहा हो गया । वे इनसे अकारण ही द्वेष मानने लगे । उन ईर्म्यालुऑस

वहाँका एक रामचन्द्रखाँ नामका बड़ा भारी जमीदार भी था। वह इन्हें किसी प्रकार नीचा दिखाना चाहता था। इनके बढ़े हुए यशको धूलिमें मिलानेकी बात वह सोचने लगा । साधकोंको पतित करनेके कामिनी और काञ्चन ये ही दो भारी प्रलोभन हैं। इनमें कामिनीका प्रलोभन तो सर्वश्रेष्ठ ही समझा जाता है। रामचन्द्रखाँने उसी प्रलोभनके द्वारा हरिदासको नीचा दिसानेका निश्चय किया। किन्त्र उनकी रक्षा तो उनके साई ही सदा करते वे । फिर चाहे सम्पूर्ण संसार ही उनका वैरी क्यों न हो जाता, उनका कभी बाल बाँका कैसे हो सकता था ! किन्तु नीच पुरुष अपनी नीचतासे बाज थोडे ही आते हैं । रामचन्द्रखाँने एक अत्यन्त ही सन्दरी घोडशवर्षीया वेश्याको इनके भजनमें भंग करनेके लिये भेजा। वह रूपगर्विता वेश्या भी इन्हें पतित करनेकी प्रतिज्ञा करके खूब सज-धजके साथ हरिदासजीके आश्रम-पर पहुँची। उसे अपने रूपका अभिमान था। उसकी समझ थी कि कोई भी पुरुष मेरे रूप-लावण्यको देखकर विना रीझे नहीं रह सकता । किन्त जो इरिनामपर रीझे हुए हैं। उनके लिये यह बाहरी सांसारिक रूप-लावण्य परम तच्छ है, ऐसे हरिजन इस रूप-लावण्यकी ओर आँख उठाकर भी नहीं देखते ।

ओहो ! कितना भारी महान् स्थाग है, कैसा अपूर्व वैराग्य है, कितना अद्भुत इन्द्रियनिग्रह है ! पाठक अपने-अपने हृदयोंपर हाथ रखकर अनुमान तो करें । सुन-सान जंगल, हरिदासकी युवावस्था, एकान्त शान्त स्थान, परम रूप-लावण्ययुक्त सुन्दरी और वह भी हरिदाससे स्वयं ही प्रणयकी भीखा माँगे और उस विरक्त महापुरुषके हृदयमें किञ्चित्मात्र भी विकार उत्पन्न न हो, वे अविचल भावसे उसी प्रकार बरावर श्रीकृष्णकीर्तनमें ही निमग्न बने रहे । मनुष्यकी बुद्धिके परेकी वात है । वाराङ्गना वहाँ जाकर चुपचाप बैठी रही । हरिदासजी धाराप्रवाहरूपसे इस महामन्त्रका जप करते रहे—

#### भक्त हरिदास

हो राम होर राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण होरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

दिन बीता, शाम हुई। रात्रि बीती, प्रातःकाल हुआ। इसी प्रकार चार दिन व्यतीत हो गये। वाराङ्गना रोज आती और रोज ज्यों-की-त्यों ही कौट जाती। कभी-कभी बीचमें साहस करके हरिदासजीसे कुछ बातें करनेकी इच्छा प्रकट करती, तो हरिदासजी बड़ी ही नम्रताके साथ उत्तर देते—'आप बैठें, मेरे नाम-जपकी संख्या पूरी हो जाने दीजिये, तब मैं आपकी बातें सुन सकूँगा।' किन्तु नाम-जपकी संख्या दस-बीस या हजार-दो हजार तो थी ही नहीं, पूरे तीन लाख नामोंका जप करना था, सो भी उच्च स्वरसे गायनके साथ। इसलिये चारों दिन उसे निराश ही होना पड़ा। सुबहसे आती, दोपहरतक बैठती, हरिदासजी लयसे गायन करते रहते—

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे । हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे ॥

बैचारी बैठे-बैठे खयं भी इसी मन्त्रको कहती रहती। शामको आती तो आधी रात्रितक बैठी रहती। हरिदासजीका जप अखण्डरूपसे चलता रहता—

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

चार दिन निरन्तर हरिनामस्सरणसे उसके सभी पापोंका क्षय हो गया।
पापोंके क्षय हो जानेसे उसकी बुद्धि एकदम बदल गयी, अब तो उसका
हृदय उसे बार-बार धिकार देने लगा। ऐसे महापुरुषके निकट मैं किस
बुरे भावसे आयी थी, इसका स्मरण करके वह मन-ही-मन अत्यन्त ही दुखी
होने कभी। अन्तमें उससे नहीं रहा गया। वह अत्यन्त ही दीन-भावसे

हरिदासजीके चरणोंमें गिर पड़ी और ऑखोंसे ऑस् बहाते हुए गद्भदकण्ठसे कहने लगी—'महाभाग! सचमुच ही आप पिततपावन हैं। आप जीवोंपर अहैतुकी कृपा ही करते हैं। आप परम दयाछ हैं, अपनी कृपाके लिये आप पात्र-अपात्रका विचार न करके प्राणीमात्रके प्रति समान-भावसे ही दया करते हैं। मुझ-जैसी पितता, लोकनिन्दिता और खोटी बुद्धिवाली अधम नारीके ऊपर भी आपने अपनी असीम अनुकम्पा प्रदर्शित की। भगवन्! मैं खोटी बुद्धिसे आपके पास आयी थी, किन्तु आपके सत्सङ्गके प्रभावसे मेरे वे भाव एकदम बदल गये। श्रीहरिके सुमधुर नामोंके श्रवणमात्रसे ही मेरे कछिषत विचार भस्सीभृत हो गये। अब मैं आपके चरणोंकी शरण हूँ, मुझ पितता अवलाका उद्धार कीजिये। मेरे घोर पायोंका प्रायश्चित्त बताहये, क्या मेरी भी निष्कृतिका कोई उपाय हो सकता है?' इतना कहते-कहते वह हरिदासके चरणोंमें लोटने लगी।

हरिदासजीने उसे आश्वासन देते हुए कहा—'देवि ! उठो, घनड़ानेकी कोई बात नहीं । श्रीहरि बड़े दयालु हैं, वे नीच, पामर, पतित—सभी
प्रकारके प्राणियोंका उद्धार करते हैं । उनके दरबारमें भेद-भाव नहीं ।
भगवन्नामके सम्मुख भारी-से-भारी पाप नहीं रह सकते । भगवन्नाममें
पापोंको क्षय करनेकी इतनी भारी शक्ति है कि चाहे कोई कितना भी घोर
पापी-से-पापी क्यों न हो, उतने पाप वह कर ही नहीं सकता, जितने पापोंको मेटनेकी हरिनाममें शक्ति है । तुमने पाप-कर्मसे जो पैसा पैदा किया है,
उसे अभ्यागतोंको बाँट दो और निरन्तर हरिनामका कीर्तन करो । इसीसे
तुम्हारे सब पाप दूर हो जायँगे और श्रीभगवान्के चरणोंमें तुम्हारी प्रगाद
प्रीति हो जायगी । बस—

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे । हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे ॥ इस महामन्त्रमें ही सब सामर्थ्य विराजमान है। इसीका निरन्तर जप करती रहो। अब इस कुटियामें हम नहीं रहेंगे, तुम्हीं इसमें रहो।' उस वेश्याको ऐसा उपदेश करके महाभागवत हरिदासजी सीधे शान्तिपुर चले गये और वहाँ जाकर अद्वैताचार्यजीके समीप अध्ययन और श्रीकृष्ण-संकीर्तन-में सदा संलग्न रहने लगे।

इस वारविताने भी हरिदासजीके आदेशानुसार अपना सर्वस्व दान करके अिक ब्रानेंका-सा वेश धारण कर लिया। वह फटे-पुराने चिथड़ोंको शरीरपर लपेटकर और भिक्षान्नसे उदरिनर्वाह करके अपने गुबदेवके चरण-चिह्नोंका अनुसरण करने लगी। थोड़े ही समयमें उसकी भक्तिकी स्थाति दूर-दूरतक फैल गयी। बहुत-से लोग उसके दर्शनके लिये आने लगे। वह हरिदासीके नामसे सर्वत्र प्रसिद्ध हो गयी। लोग उसका बहुत अधिक आदर करने लगे। महापुक्षोंने सत्य ही कहा है कि महात्माओंका खोटी बुद्धिसे किया हुआ सत्सङ्ग भी व्यर्थ नहीं जाता। सत्सङ्गकी महिमा ही ऐसी है।

इधर रामचन्द्रखाँने अपने कुकुत्यका फल यहींपर प्रत्यक्ष पा लिया। नियत समयपर बादशाहको पूरा लगान न देनेके अपराधमें उसे भारी दण्ड दिया गया। बादशाहको आदिमियोंने उसके घरमें आकर अखाद्य पदायोंको खाया और उसे स्त्री-बच्चेसहित बाँधकर वे राजाके पास ले गये, उसे और भी भाँति-भाँतिकी यातनाएँ सहनी पड़ीं। सच है, जो जैसा करता है उसे उसका फल अवस्य ही मिलता है।



# हरिदासकी नाम-निष्ठा

रामनाम जपतां कुतो भयं सर्वतापशमनैकभेषजम् ।

¶स्य तात मम गात्रसन्निधौ पावकोऽपि सिळ्ळायतेऽधना ॥ॐ

् अनर्धराधव **य**ः }

जप, तप, भजन, पूजन तथा लैंकिक, पारलैंकिक सभी प्रकारके कार्योंमें विश्वास ही प्रधान है । जिसे जिसपर जैसा विश्वास जम मया उसे उसके द्वारा वैसा ही फल प्राप्त हो सकेगा। फलका प्रधान हेतु विश्वास ही है । विश्वासके सम्मुख कोई बात असम्भव नहीं । असम्भव तो अविश्वासका पर्योपवाची शब्द है । विश्वासके सामने सभी कुछ सम्भव है । विश्वासके ही सहारे चरणामृत मानकर मीरा विष्य पान कर गयी, नामदेवने पत्थरकी मूर्तिको भोजन कराया, धन्ना भगतका विना बोया ही खेत उपज आया और

<sup>\*</sup> अरिनमें जलाये जानेपर भी जब प्रहादजी न जले तब वे अपने पिता हिरण्यकशिपुसे निर्मीक भावसे कहने लगे— श्रीरामनामके जपनेवालेको भला भव कहाँ हो सकता है; क्योंकि सभी प्रकारके आधिभौतिक, आधिदैविक और आध्यात्मिक तापोंको शमन करनेवाली राम-नामरूपी महारसायन है, उसके पान करनेवालेके पास भला ताप आ ही कैसे सकते हैं १ हे पिताजी ! प्रत्यक्षके लिये प्रमाण क्या, आप देखते नहीं भेरे शरीरके अंगोंके समीप आते ही उष्ण-स्वभावकी अग्नि भी जलके समाब श्रीतल हो गयी। अर्थात् वह भेरे शरीरको जला ही न सकी। राम-नामका ऐसा ही माहारूब है।

रैदालजीने भगवान्की मूर्तिको सजीव करके दिखला दिया। ये सब भक्तोंके हद विश्वासके ही चमत्कार हैं। जिनकी भगवन्नामपर हद निष्ठा है, उन्हें भारि-से-भारी विपत्ति भी साधारण-सी घटना ही मालूम पढ़ने लगती है। वे भयक्कर-से-भयक्कर विपत्तिमें भी अपने विश्वाससे विचलित नहीं होते। ध्रुव तथा प्रह्वादके लोकप्रसिद्ध चरित्र इसके प्रमाण हैं, ये चरित्र तो बहुत प्राचीन हैं, कुछ लोग इनमें अर्थवादका भी आरोप करते हैं, किन्तु महात्मा इरिदासजी-की नाम-निष्ठाका ज्वलन्त प्रमाण तो अभी कल-ही-परसोंका है। जिन लोगोंने प्रत्यक्षमें उनका संसर्ग और सहवास किया या तथा जिन्होंने अपनी आँखोंसे उनकी भयक्कर यातनाओंका हश्य देखा था, उन्होंने स्वयं इनका चरित्र लिखा है ऐसी भयक्कर यातनाओंको क्या कोई साधारण मनुष्य बह् सकता है ? विना भगवन्नाममें हद निष्ठा हुए क्या कोई इस प्रकार अपने निश्चयपर अटल भावसे अड़ा रह सकता है ? कभी नहीं, जबतक इदयमें हृद विश्वासजन्य भारी बल न हो, तवतक ऐसी हदता सम्भव ही नहीं हो सकती।

बेनापोलकी निर्जन कुटियामें वारविनताका उद्धार करके और उसे अपनी कुटियामें राजकर महात्मा हरिदाल शान्तिपुरमें आकर अद्देताचार्यजीके सत्तक्षमें रहने लगे। शान्तिपुरके समीप ही फुलिया नामके प्राममें एकान्त समझकर वहीं इन्होंने अपनी एक छोटी सी कुटिया बना ली और उसीमें भगवजामका अहर्निश कीर्तन करते हुए निवास करने लगे। यह तो हम पहले ही बता चुके हैं कि उस समय सम्पूर्ण देशमें मुसलमानोंका प्रावस्य था। विशेषकर बङ्गालमें तो मुसलमानी सत्ताका और मुसलमानी धर्मका अत्यधिक जोर था। इस्लामधर्मके विरुद्ध कोई चूँतक नहीं कर सकता था। स्थान-स्थानपर इस्लामधर्मके प्रचारके निमित्त काजी नियुक्त थे, वे जिसे भी इस्लामधर्मके प्रचारमें विष्ठ समझते, उसे ही बादशाहसे भारी दण्ड दिलाते, जिसते फिर किसी दूसरेको इस्लाम-धर्मके प्रचारमें रोड़ा अटकानेका

साहस न हो । एक प्रकारसे उस समयके कर्ता, धर्ता तथा विधाता धर्मके ठेकेदार काजी ही थे। शासन-सत्तापर पूरा प्रभाव होनेके कारण काजी उस समयके बादशाह ही समझे जाते थे। फलियाके आसपासमें गोराई नामका एक काजी भी इसी कामके लिये नियक्त था। उसने जब हरिदासजीका इतना प्रभाव देखा तब तो उसकी ईर्ष्यांका ठिकाना नहीं रहा । वह सीचने लगा--- 'हरिदासके इतने बढते प्रभावको यदि रोका न जायगा तो इस्लाम-धर्मको बड़ा भारी धक्का पहुँचेगा । हरिदास जातिका मुसलमान है। मुसलमान होकर वह हिन्दुओंके धर्मका प्रचार करता है। सरहकी रूसे वह कुफ करता है। वह काफिर है, इसलिये काफिरकों कल्ल करनेसे भी सवाब होता है। दूसरे लोग भी इसकी देखा-देखी ऐसा ही काम करेंगे। इसलिये इसे दरबारसे सजा दिलानी चाहिये। यह सोचकर गोराई काजीने इनके विरुद्ध राजदरबारमें अभियोग चलाया । राजाशां हरिदासजी गिरफ्तार कर लिये गये और मुलुकपतिके यहाँ इनका मुकद्दमा पेश हुआ। मुळुकपति इनके तेज और प्रभावको देखकर चिकत रह गया। उसने इन्हें बैठनेके लिये आसन दिया । हरिदासजीके बैठ जानेपर मुखकपतिने दयाका भाव दर्शाते हुए अपने स्वाभाविक धार्मिक विश्वासके अनुसार कहा- भाई ! तुम्हारा जन्म मुसलमानके घर हुआ है। यह भगवानकी तम्हारे ऊपर अत्यन्त ही कृपा है। मुसलमानके यहाँ जन्म लेकर भी तुम काफिरोंके से आचरण क्यों करते हो ? इससे तमको मुक्ति नहीं मिलेगी। मिक्तका तो साधन वही है जो इस्लाम-धर्मकी पुस्तक करानमें बताया गया है। हमें तुम्हारे ऊपर बड़ी दया आ रही है, हम तुम्हें दण्ड देना नहीं चाहते। तुम अब भी तोबा (अपने पापका प्रायश्चित्त ) कर लो और कलमा पढ़कर मुहम्मदसाहबकी शरणमें आ जाओ ! भगवान् तुम्हारे सभी अपराधोंको क्षमा कर देंगे और तुम भी मोक्षके अधिकारी बन जाओगे।

मुख्कपतिकी ऐसी सरल और सुन्दर बातें सुनकर हरिदासजीने कहा-'महाशय ! आपने जो भी कुछ कहा है, अपने विश्वासके अनुसार ठीक ही कहा है। हरेक मनुष्पका विश्वास अलग-अलग तरहका होता है। जिसे जिस तरहका हट विश्वास होता है, उसके लिये उसी प्रकारका विश्वास फलदायी होता है। दूसरोंके धमकानेसे अथवा लोभसे जो अपने स्वाभाविक विश्वासको छोड़ देते हैं, वे भीच होते हैं। ऐसे भीच पुरुषोंको परमात्माकी प्राप्ति कभी नहीं होती। आप अपने विश्वासके अनुसार उचित ही कह रहे हैं, किन्तु मैं दण्डके भयसे यदि भगवन्नाम-कीर्तनको छोड़ दूँ० तो इससे मुझे पुण्यके स्थानमें पाप ही होगा। ऐसा करनेसे मैं नरकका भागी बन्ँगा। मेरी भगवन्नाममें स्वाभाविक ही निष्ठा है, इसे मैं छोड़ नहीं सकता। फिर चाहे इसके पीछे मेरे प्राण ही क्यों न ले लिये जायँ।'

इनकी ऐसी युक्तियुक्त बातें सुनकर मुख्य कपतिका हृदय भी पसीज उठा। इनकी सरल और मीठी वाणीमें आकर्षण था। उसीसे आकर्षित होकर मुख्य कपतिने कहा—'तुम्हारी बातें तो मेरी भी समझमें कुछ-कुछ आती हैं, कितु ये बातें तो हिन्दुओं के लिये ठीक हो सकती हैं। तुम तो मुसलमान हो, तुम्हें मुसलमानोंकी ही तरह विश्वास रखना चाहिये।'

हरिदासजीने कहा— 'महाशय ! आपका यह कहना ठीक है, किन्तु विश्वास तो अपने अधीनकी बात नहीं है। जैसे पूर्वके संस्कार होंगे, वैसा ही विश्वास होगा। मेरा भगवन्नामपर ही विश्वास है। कोई हिन्दू जब अपना विश्वास छोड़कर मुसलमान हो जाता है, तब आप उसे दण्ड क्यों नहीं देते ? क्यों नहीं उसे हिन्दू ही बना रहनेको मजबूर करते ? जब हिन्दु ऑको अपना धर्म छोड़कर मुसलमान होनेमें आप स्वतन्त्र मानते हैं तब यह स्वतन्त्रता मुसलमानोंको भी मिलनी चाहिये। फिर आप मुझे कलमा पदनेको क्यों मजबूर करते हैं ? इनकी इस बातसे समझदार

न्यायाधीश चुप हो गया। जब गोराई काजीने देखा कि यहाँ तो मामला ही बिलकुल उलटा हुआ जाता है तब उसने जोरोंके साथ कहा—'इम ये सब बात नहीं सुनना चाहते। इस्लाम धर्ममें लिखा है, जो इस्लाम-धर्मके अनुसार आचरण करता है उसे ही मोक्षकी प्राप्ति होती है, उसके विरुद्ध करनेवाले काफिरोंको नहीं। तुम कुफ (अधर्म) करते हो। अधर्म करनेवालें-को दण्ड देना हमारा काम है। इसलिये तुम कलमा पढ़ना स्वीकार करते हो या दण्ड भोगना ? दोनोंमेंसे एकको पसंद कर हो।'

बेचारा मुख्कपित भी मजबूर था। इस्लाम-धर्मके विषद्ध बह भी कुछ नहीं कह सकता था। काजियोंके विषद्ध न्याय करनेकी उसकी हिम्मत नहीं थी। उसने भी गोराई काजीकी बातका समर्थन करते हुए कहा— 'हाँ ठीक है, बताओ तुम कलमा पढ़नेको राजी हो ?'

हरिदासजीने निर्मीक भावसे कहा—'महाशय ! मुझे जो कहना था सो एक बार कह चुका। भारी-से-भारी दण्ड भी मुझे मेरे विश्वाससे विचलित नहीं कर सकता। चाहे आप मेरी देहके टुकड़े-दुकड़े करके फेंकवा दें तो भी जबतक मेरे शरीरमें प्राण हैं, तबतक मैं हरिनामको नहीं छोड़ सकता। आप जैसा चाहें, बैसा दण्ड मुझे दें।'

हरिदासजीके ऐसे निर्भीक उत्तरको मुनकर मुख्यकपति किंकर्तव्यविमूढ़ हो गया। वह कुछ सोच ही न सका कि हरिदासको क्या दण्ड दें! वह जिज्ञासाके भावसे गोराई काजीके मुखकी ओर देखने लगा।

मुछकपतिके भावको समझकर गोराई काजीने कहा—-'हुजूर ! जरूर दण्ड देना चाहिये। यदि इसे दण्ड न दिया गया तो सभी मनमानी करने स्नोंगे, फिर तो इस्लाम-धर्मका अस्तित्व ही न रहेगा।'

मुलुकपतिने कहा—'मुझे तो कुछ सूझता नहीं, तुम्हीं बताओ इसे क्या दण्ड दिया जाय ?'



हरिदासका नाम-प्रेम

गोराई काजीने जोर देते हुए कहा— 'हुजूर ! यह पहला ही मामला है। इसे ऐसा दण्ड देना चाहिये कि सबके कान खड़े हो जायँ। आगे किसीको ऐसा काम करनेकी हिम्मत ही न पड़े। इस्लाम-धर्मके अनुसार तो इसकी सना प्राणदण्ड ही है। किन्तु सीधे-सादे प्राणदण्ड देना ठीक नहीं। इसकी पीठपर बेंत मारते हुए इसे वाईस बाजारोंमें होकर धुमाया जाय और बेंत मारते-मारते ही इसके प्राण लिये जायँ। तभी सब लोगोंको आगे ऐसा करनेकी हिम्मत न होगी।'

मुख्कयितने विवश होकर यही आजा लिख दी। बेंत मारनेवाले नौकरीने महात्मा हरिरासजीको वाँध लिया और उनकी पीठपर बेंत मारते हुए उन्हें याजारीमें भ्रमाने लगे। निरन्तर बेंतोंके आधातसे हरिदासके मुकुमार शरीरकी खाल उधड़ गयी। पीठमेंसे रक्तकी धारा बहने लगी। निर्देयी जल्लाद उन घावाँपर ही और भी बेंत मारते जाते थे, किन्तु हरिदासके मुखमेंसे वही पूर्ववत् हरिध्विन ही हो रही थो। उन्हें बेंतोंकी बेदना प्रतीत ही नहीं होती थी। वाजारमें देखनेवाले उनके दु:खको न सह सकनेके कारण आँखें बंद कर लेते थे, कोई-कोई रोने भी लगते थे, किन्तु हरिदासजीके मुखसे (उन्हें) भी नहीं निकलती थी। वे आनन्दके साथ श्रीकृष्ण-कीर्तन करते हुए नौकरोंके साथ चले जा रहे थे।

उन्हें सभी वाजारोंमें घुमाया गया । शरीर रक्तसे लथपथ हो गया, किन्तु हरिदासजीके प्राण नहीं निकले । नौकरोंने आश्चर्य प्रकट करते हुए कहा—'महाशय ! ऐसा कठोर आदमी तो हमने आजतक एक भी नहीं देखा । प्रायः दस-बीस ही बेंतोंमें मनुष्य मर जाते हैं, कोई-कोई तो दस-पाँच लगनेसे ही बेहोश हो जाते हैं । आपकी पीठपर तो असंख्यों बेंत पड़े तो भी आपने 'आह' तक नहीं की । यदि आपके प्राण न निकले तो हमें दण्ड दिया जायगा । हमें मालूम पड़ता है, आप जिस नामका उच्चारण कर रहे

हैं, उसीका ऐसा प्रभाव है कि इतने भारी दुःखसे आपको तनिकसी भी वेदना प्रतीत नहीं होती। अब हमलोग क्या करें ?'

दयाल-हृदय महात्मा हरिदासजी उस समय अपने दण्ड देने-दिलाने-वालों तथा पीटनेवालोंके कल्याणके निमित्त प्रभुसे प्रार्थना कर रहे थे। वे उन भूले-भट कोंके अपराधको भगवान् से क्षमा कर देनेको कह रहे थे। इतनेमें ही सबको प्रतीत हुआ कि महात्मा हरिदासजी अचेतन होकर भूमिपर गिर पड़े । सेवकोंने उन्हें सचमुचमें मुर्दा समझ लिया और उसी दशामें उन्हें मुखकपतिके यहाँ ले गये। गोराई काजीकी सम्मतिसे मुलुकपतिने उन्हें गङ्गाजीमें फेंक देनेकी आज्ञा दी। गोराई काजीने कहा-'कब्रमें गडवा देनेसे तो इसे मुसलमानी-धर्मके अनुसार बहिश्त (स्वर्ग) की प्राप्ति हो जायगी। इसने तो मसलमानी धर्म छोड दिया था इसलिये इसे वैसे ही गङ्गामें फेंक देना ठीक है।' सेवकोंने मुखकपतिकी आज्ञासे हरिदासजीके शरीरको पतितपावनी श्रीभागीरथीके प्रवाहमें प्रवाहित कर दिया । माताके सुखद, शीतल जल-स्पर्शने हरिदासको चेतना हुई और वे प्रवाहमें बहते-बहते फ़लियाके समीप घाटपर आ लगे। इनके दर्शनसे फुलियानिवासी सभी लोगोंको परम प्रसन्नता हुई । चारों ओर यह समाचार फैल गया। लोग हरिदासके दर्शनके लिये बड़ी उत्सुकतासे आने लगे। जो भी जहाँ सुनता वहींसे इनके पास दौड़ा आता। दर-दरसे बहत-से लोग आने लगे। मुखकपति तथा गोराई काजीने भी यह बात सुनी। उनका भी हृदय पसीज उठा और इस हृदप्रतिज्ञ महापुरुषके प्रति उनके हृदयमें भी श्रद्धांके भाव उत्पन्न हुए । वे भी हरिदासजीके दर्शनके लिये फलिया आये । मुलुकपतिने नम्नताके साथ इनसे प्रार्थना की---(महाशय!मैं आपको दण्ड देनेके लिथे मजबूर था। इसीलिये मैंने आपको दण्ड दिया। मैं आपके प्रभावको जानता नहीं था। मेरे अपराधको क्षमा कीजिये। अब आप प्रसन्नतापूर्वक हरि नाम-संकीर्तन करें। आपके काममें कोई विध्न न करेगा।

हरिदासजीने नम्रतापूर्वक कहा-- 'महाशय ! इसमें आपका अपराध ही क्या है ! मनुष्य अपने कर्मों के ही अनुसार दुःख-सुख भोगता है । दूसरे मनुष्य तो इसके निमित्त बन जाते हैं। मेरे कर्म ही ऐसे होंगे। आप किसी बातकी चिन्ता न करें। मेरे मनमें आपके प्रति तनिक भी रोष नहीं है। १ हरिदासकी ऐसी सरल और निष्कपट बात सनकर मुलुकपतिको बड़ा आनन्द हुआ, वह इनके चरणोंमें प्रणाम करके चला गया । फ़लिया-ग्रामके और भी वैष्णव ब्राह्मण आ-आकर हरिदासजीकी ऐसी अवस्था देखकर दुःख प्रकाशित करने लगे। कोई-कोई तो उनके धार्वीको देखकर फूट-फुटकर रोने लगे। इसपर हरिदासजीने उन ब्राह्मणोंको समझाते हुए कहा-·विप्रगण ! आपलोग सभी धर्मात्मा हैं । शास्त्रोंके मर्मको भलीभाँति जानते हैं। बिना पूर्व-कर्मों के दुःख-सुखकी प्राप्ति नहीं होती। मैंने इन कार्नोंसे भगवन्नामकी निन्दा सुनी थी उसीका भगवान्ने मुझे फल दिया है। आपलोग किसी प्रकारकी चिन्ता न करें। यह दुःख तो शरीरको हुआ है। मुझे तो इसका तनिक भी क्लेश प्रतीत नहीं होता । बस्र भगवन्नामका स्मरण बना रहे यही सब सुर्खीका सुख है। जिस क्षण भगवन्नामका स्मरण न हो। वहीं सबसे बड़ा दुःख है और भगवन्नामका स्मरण होता रहे तो शरीरको चाहे कितना भी क्लेश हो उसे परम सख ही समझना चाहिये। इनके ऐसे उत्तरसे सभी ब्राह्मण परम सन्तुष्ट हुए और इनकी आज्ञा लेकर अपने-अपने घरोंको चले गये।

इस प्रकार हरिदासजी भगवती भागीरथीके तटपर फुलियाग्रामके ही समीप रहने लगे । वहाँ उन्हें सब प्रकारकी सुविधाएँ थीं । शान्तिपुरमें अदैताचार्यजीके समीप वे प्रायः नित्य ही जाते । आचार्य इन्हें पुत्रकी भाँति प्यार करते और ये भी उन्हें पितासे बढ़कर मानते । फुलियाके सभी बाझण, वैष्णव तथा धनी-मानी पुरुष इनका आदर-सत्कार करते थे । ये सुखसे सदा श्रीहरिके मधुर नार्मीका कीर्तन करते रहते । निरन्तरके कीर्तनके

प्रभावसे इनके रोम-रोमसे हिर-ध्विन-सी सुनायी देने लगी। भगवान्की लीलाओंको सुनते ही ये मूर्छित हो जाते और एक साथ ही इनके शरीरमें सभी सारिवक भाव उदय हो उठते।

एक दिनकी बात है कि ये अपनी कुटियासे कहीं जा रहे थे। रास्तेमें इन्हें मजीरा, मृदङ्गकी आवाज सुनायी दी । श्रीकृष्णकीर्तन समझकर ये उसी ओर चल पड़े। उस समय 'डंक' नामकी जातिके लोग मृदञ्ज मजीरा बजाकर जुल्य किया करते थे और जुल्यके साथमें हरि-लीलाओं का कीर्तन किया करते थे। उस समय भी कोई डंक नृत्य कर रहा था। जब हरिदासजी पहुँचे तब डंक भगवानुकी कालियदमनकी लीलाके सम्बन्धके पद गा रहा था। डंकका स्वर कोमल था, नृत्यमें वह प्रवीण था और गानेका उसे अच्छा अभ्यास था। वह बडे ही लयसे यशोदा और नन्दके विलापका वर्णन कर रहा था। 'भगवान् गेंदके बहानेसे कालियदहमें कूद पड़े हैं। इस बातको सुनकर नन्द-यशोदा तथा सभी व्रजवासी वहाँ आ गये हैं। बालकृष्ण अपने कोमल चरणकमलोंको कालियनागके फर्णोंके ऊपर रखे हुए उसी अपनी ललित त्रिभङ्गी गतिसे खड़े हुए मुरली बजा रहे हैं! नाग जोरोंने फ़ुंकार मारता है, उसकी फ़ुंकारके साथ मरारी धीरे-धीरे नृत्य करते हैं। यशोदा ऐसी दशा देखकर बिलबिला रही है। वह चारों ओर लोगोंकी ओर कातर दृष्टिसे देख रही है कि मेरे बनवारीको कोई कालियके मुखसे छड़ा ले। नन्दबाबा अलग आँसू बहा रहे हैं। इस भावको सुनते-सुनते हरिदासजी मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिरपड़े। डंक इनके सात्त्विक भावोंको देखकर समझ गया कि ये कोई महापुरुष हैं, उसने नृत्य बंद कर दिया और इनकी पद-धूलिको मस्तकपर चढ़ाकर इनकी स्तुति करने लगा। बहुत-से उपिथत भक्तीने हरिदासजीके पैरोंके नीचेकी धृलिको लेकर सिरपर चढाया और उसे वाँधकर अपने घरको ले गये।

वहींपर एक मानलोलुप ब्राह्मण भी बैटा था, जब उसने देखा कि मूर्लित होकर गिरनेसे ही लोग इतना आदर करते हैं, तब मैं इस अवसरको हाथसे क्यों जाने दूँ ? यह सोचकर जब वह डंक फिर नाचने लगा, तब यह भी झुठ-मूठ बहाना बनाकर पृथ्वीपर अचेत होकर गिर पड़ा । डंक तो सब जानता था । इसके गिरते ही वह इसे जोरोंसे पीटने लगा । मारके सामने तो भूत भी भागते हैं, फिर यह तो दम्भी था, जब्दी ही मार न सह सकनेके कारण वहाँसे भाग गया । उस धनी पुरुषने तथा अन्य उपस्थित लोगोंने इसका कारण पूछा कि 'इरिदासकी तुमने इतनी स्तुति क्यों की और वैसा ही भाव आनेपर इस ब्राह्मणको तुमने क्यों मारा ?'

सबके पूछनेपर इंकने कहा—'हरिदास परम भगवद्भक्त हैं। उनके शरीरमें सचमुच सालिक भावेंका उदय हुआ था, यह दम्भी था, केवल अपनी प्रशंसाके निमित्त इसने ऐसा ढोंग बनाया था, इसीलिये मैंने उनकी स्तुति की और इसे पीटा। ढोंग सब जगह थोड़े ही चलता है, कभी-कभी मूखोंमें ही काम दे जाता है, पर कर्ल्ड खुलनेपर वहाँ भी उसका भण्डाफोड़ हो जाता है। हरिदास सचमुचमें रत्न हैं। उनके रहनेसे यह सम्पूर्ण देश पवित्र हो रहा है। आपलोग बड़े भाग्यवान् हैं, जो ऐसे महापुरुषके नित्यप्रति दर्शन पाते हैं।' डंककी बात सुनकर सभीको परम प्रसन्तता हुई और वे सभी लोग हरिदासजीके भिक्त-भावकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे। वह ब्राह्मण तो इतना लजित हुआ कि लोगोंको मुँह दिखानेमें भी उसे लजा होने लगी। सच है, बनावटीकी ऐसी ही दुर्दशा होती है। किसीने ठीक ही कहा है—

देखा देखी साथे जोग । छीजै काया बाढ़ै रोग ॥ इरिदासजीकी निष्ठा अलैकिक है। उसका विचार करना मनुष्य-बुद्धिके बाहरकी बात है।

## हरिदासजीद्वारा नाम-माहात्म्य

हरिकीर्तनशीलो वा तद्गक्तानां प्रियोऽपि वा। ग्रुश्रृषुर्वापि महतां स वन्द्योऽस्माभिक्तमः ॥%

शोक और मोहका कारण है प्राणि गेंमें विभिन्न भावेंका अध्यारोप । जब मनुष्य एकको तो अपना सुख देनेवाला प्यारा सुद्धद् समक्षता है और दूसरेको दु:ख देनेवाला शत्रु समझकर उससे द्वेष करने लगता है, तब उसके द्वदयमें शोक और मोहका उदय होना अवश्यम्भावी है, जिस समय सभी प्राणियोंमें वह उसी एक अखण्ड सत्ताका अनुभव करने लगेगा, जब प्राणीमात्रको प्रभुका पुत्र समझकर सबको महान् भावसे प्यार करने लगेगा

क देवता कहते हैं— जो भगवान्के सुमधुर नामोंका संकीर्तन करता है अथवा जो हरि-भक्तोंका प्रिय ही है और जो देवता, बाह्मण, गुरू और श्रेष्ठ विद्वानोंकी सदा सेवा-शुश्रुषा करता है, ऐसा श्रेष्ठ भक्त हमछोगोंका मी वन्दनीय है। अर्थात् हम देवता त्रिछोकोंके वन्य हैं; किन्तु ऐसा भक्त हमारा भी अद्धेय है। तव उस साधक के हृदयमें मोह और शोकका नाम भी न रहेगा । वह सदा प्रसन्न होकर भगवन्नामोंका ही स्मरण-चिन्तन करता रहेगा । उसके लिये न तो कोई संसारमें शत्रु होगा न मित्र, वह सभीको अपने प्रियतमकी प्यारी सन्तान समझकर भाईके नातेसे जीवमात्रकी वन्दना करेगा और उसे भी कोई क्लेश न पहुँचा सकेगा । उसके सामने आनेपर विषधर सर्प भी अपना स्वभाव छोड़ देगा । भगवनामका माहात्म्य ही ऐसा है।

महात्मा इरिदासजी फुलियाके पास ही पुण्यसलिला माँ जाइवीके किनारेपर एक गुफा बनाकर उसमें रहते थे। उनकी ख्याति दूर-दूरतक फैल गयी थी। नित्यप्रति वहाँ सैकडों आदमी इनके दर्शनके लिये तथा गङ्गास्त्रानके निमित्त इनके आश्रमके निकट आया करते थे। जो भी मनुष्य इनकी गुफाके समीप जाता, उसांके शरीरमें एक प्रकारकी खुजली-सी होने लगती। लोगोंको इसका कुछ भी कारण मालूम न हो सका। उस स्थानमें पहुँचनेपर चित्तमें शान्ति तो सभीके होतीः किन्तु वे खुजलीसे घगड़ा जाते। लोग इस विषयमें भाँति-भाँतिके अनुमान लगाने लगे। होते-होते बात सर्वत्र फैल गयी। बहत-से चिकित्सकोंने वहाँकी जल-वायुका निदान किया। अन्तमें सभीने कहा-'यहाँ जरूर कोई महाविषधर सर्प रहता है। न जाने हरिदासजी कैसे अभीतक बचे हुए हैं, उसके श्वाससे ही मनुष्यकी मृत्यु हो सकती है। वह कहीं बहुत भीतर रहकर श्वास लेता है, उसीका हतना असर है कि लोगोंके शरीरोंमें जलन होने लगती है, यदि वह बाहर निकलकर जोरींसे फ़ुंकार करे, तो इसकी फ़ुंकारसे मनुष्य बच नहीं सकता। हरिदासजी इस स्थानको शीघ ही छोड़कर कहीं अन्यत्र रहने लगें, नहीं तो प्राणोंका भय है। विकित्सकोंकी सम्मति सुनकर सभाने इरिदासजीसे आग्रहपूर्वक प्रार्थना को कि आप इस स्थानको अवश्य ही छोड़ दें। आप तो महात्मा है, आपको चाहे कष्ट न भी हो। किन्त और लोगोंको आपके यहाँ रहनेसे बड़ा भारी कष्ट होगा । दर्शनार्थी विना आये रहेंगे नहीं और यहाँ आनेपर सभीको शारीरिक कष्ट होता है। इसिल्ये आप हमलोगोंका ही खयाल करके इस स्थानको त्याग दीजिये।

हरिदासजीने सबके आग्रह करनेपर उस स्थानको छोड़ना मंजूर कर लिया और उन लोगोंको आश्वासन देते हुए कहा— 'आपलोगोंको मेरे कारण कष्ट हो। यह मैं नहीं चाहता। यदि कलतक सर्प यहाँसे चला नहीं गया। तो मैं कल शामको ही इस स्थानको परित्याग कर दूँगा। कल या तो यहाँ सर्प ही रहेगा या मैं ही रहूँगा। अब दोनों साथ-ही-साथ यहाँ नहीं रह सकते। '

इनके ऐसे निश्चयको सुनकर लोगोंको वड़ा भारी आनन्द हुआ और सभी अपने-अपने स्थानोंको चले गये। दूमरे दिन बहुतसे भक्त एकत्रित होकर हरिदासजीके समीप श्रीकृष्ण-कीर्तन कर रहे थे कि उसी समय सब लोगोंको उस अँधेर स्थानमें बड़ा भारी प्रकाशन्सा माल्र्म पड़ा । सभी भक्त आश्चर्यके साथ उस प्रकाशको ओर देखने लगे । सभीने देखा कि एक चित्र-विचित्र रंगोंका बड़ा भारी सर्प वहाँसे निकलकर गङ्गाजीकी ओर जा रहा है । उसके मस्तकपर एक बड़ी-सी मणि जड़ी हुई है। उसीका इतना तेज प्रकाश है । सभीने उस भयङ्कर सर्पको देखकर आश्चर्य प्रकट किया । सर्प धीरे-धीरे गङ्गाजीके किनारे-किनारे बहुत दूर चला गया । उस दिनसे आश्रममें आनेवाले किसी भी दर्शनार्थीके शरीरमें खुजली नहीं हुई । भक्तोंका ऐसा ही प्रभाव होता है, उनके प्रभावके सामने अजगर तो क्या, कालक्र्यको हजम करनेवाले देवाधिदेव महादेवजीतक भी भय खाते हैं । यह सब भगवान्की भक्तिका ही माहातम्य है ।

इस प्रकार महात्मा हरिदासजी फुल्यिमों रहते हुए श्रीभागीरथीका सेवन करते हुए आचार्य अद्भैतके सत्सङ्गका निरन्तर आनन्द छटते रहे। अद्वैताचार्य ही इनके गुरु, पिता, आश्रयदाता अथवा सर्वस्य थे। उनके ऊपर इनकी बड़ी भारी भक्ति थी। जिस दिन महाप्रभुका जन्म नवद्वीपमें हुआ था, उस दिन आचार्यके साथ ये भी आनन्दमें विभोर होकर नत्य कर रहे थे। आचार्यका कहना था कि ये जगन्नाथतनय कालान्तरमें गौराङ्गरूपते जनोद्धार तथा सम्पूर्ण देशमें श्रीकृष्ण-कीर्तनका प्रचार करेंगे आचार्यके बचनोंपर हरिदासजीको पूर्ण विश्वास था, इसलिये वे भी गौराङ्ग-के प्रकाशकी प्रतीक्षामें निरन्तर श्रीकृष्णसङ्कीर्तन करते हुए कालयापन करने ल्यो।

उस समय सप्तग्राममें हिरण्य और गोवर्धन मजूमदार नामक दो धनिक जमींदार भाई निवास करते थे। उनके कुलपुरोहित परम वैण्णव शास्त्रवेत्ता पं० वल्राम आचार्य थे। आचार्य महाशय वैण्णवेंका बड़ा ही आदर-सत्कार किया करते थे। अद्भैताचार्यजीसे उनकी अत्यन्त ही धनिष्ठता थी। दोनों ही विद्वान् थे, कुलीन थे, भगवद्भक्त और देशकालके मर्मश्च थे, इसी कारण हरिदासजी भी कभी-कभी सप्तग्राममें जाकर वल्राम आचार्यके यहाँ रहते थे। आचार्य इनकी नाम-निष्ठा और भगवत्-भक्ति देखकर बड़े ही प्रसन्न होते और सदा इन्हें पुत्रकी भाँति प्यार किया करते थे। गोवर्धन मजूमदारके पुत्र रघुनाथदास जब पढ़नेके लिये आचार्यके यहाँ आते थे, तो हरिदासजीको सदा नाम-जप करते ही पाते। इसीलिये वे मन-ही-मन इनके प्रति बड़ी श्रद्धा रखने लगे।

एक दिन आचार्य इन्हें मज्सदारकी सभामें ले गये। मज्सदार महाराय अपने कुलगुरुके चरणोंमें अत्यन्त ही श्रद्धा रखते थे, वैष्णव मक्तोंका भी यथेष्ट आदर करते थे। अपने कुलगुरुके साथ हरिदासजीको आया देखकर हिरण्य और गोवर्धन दोनों भाइयोंने आचार्यके सहित हरिदासजीकी उठकर अभ्यर्चना की और शिष्टाचार प्रदर्शित करते हुए

उन्हें बैठनेके लिये सुन्दर आसन दिया। हरिदासजी बिना ६के जोरोंसे इसी मन्त्रका जप कर रहे थे।

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

सभाके सभी लोग सम्प्रम-भावसे इन्हींकी ओर एकटक-भावसे देख रहे थे। इनके निरन्तरके नाम-जनको देखकर उन दोनों जमींदार भाइयोंको इनके प्रति खाभाविक ही बड़ी भारी श्रद्धा हो गयी। उनके दरबारमें बहुत से और भी पण्डित बैठे हुए थे। भगवन्नाम-जपका प्रसङ्क आनेपर पण्डितोंने नम्नताके साथ पूछा—'भगवन्नाम-जपका अन्तिम फब्र क्या है? इससे किस प्रकारके सुखकी प्राप्ति होती है? क्या हरि-नाम-स्मरणसे सभी दु:खोंका अत्यन्ताभाव हो सकता है? क्या केवल नाम-जपसे ही मोक्ष मिल सकता है?'

हरिदासजीने नम्रतापूर्वक हाथ जोड़े हुए पण्डितोंको उत्तर दिया— 'महानुभावो ! आप शास्त्रज्ञ हैं, धर्मके मर्मको भलीभाँति जानते हैं । आपने सभी ग्रन्थों तथा वैण्णव-शास्त्रोंका अध्ययन किया है । मैं आपके सामने कह ही क्या सकता हूँ, किन्तु भगवनामके माहात्म्यसे आत्मामें मुख मिलता है, इसीलिये कुछ कहनेका साहस करता हूँ । भगवन्नामका सर्वश्रेष्ठ फल यही है कि इसके जपसे हृदयमें एक प्रकारकी अपूर्व प्रसन्नता प्रकट होती है, उस प्रसन्नताजन्य मुखका आखादन करते रहना ही भगवन्नामका सर्व-श्रेष्ठ और सर्वोत्तम फल है । भगवन्नामका जप करनेवाला साधक मोक्ष या दुःखोंके अत्यन्ताभावकी इच्छा ही नहीं करता । वह सगुण-निर्णुण दोनोंके ही चक्करसे दूर रहता है । उसका तो अन्तिम ध्येय भगवन्नामका जप ही होता है । कहीं भी रहें, कैसी भी परिस्थितिमें रहें, कोई भी योनि मिले, निरन्तर भगवन्नामका स्मरण बना रहे । धणभरको भी भगवन्नामसे पृथक न हों। यही नाम-जपके साधकका अन्तिम लक्ष्य है। भगवनामके साधकका साध्य और साधन भगवन्नाम ही है। भगवन्नामसे वह किसी अन्य प्रकारके फलकी इच्छा नहीं रखता। मैं तो इतना ही जानता हूँ, इससे अधिक यदि आप कुछ और जानते हों तो मुझे बतावें।'

इनकी ऐसी युक्तियुक्त और सारगर्भित मधुर वाणीको सुनकर समीको परम प्रसन्नता हुई । उसी सभामें गोपालचन्द्र चक्रवर्ती नामका इन्हीं जमीदारका एक कर्मचारी बैठा था । वह बड़ा तार्किक था, उसने हिरदासकी बातका खण्डन करते हुए कहा— 'ये तो सब भावुकताकी बातें हैं, जो पढ़ लिख नहीं सकते, वे ही इस प्रकार जोरींसे नाम लेते फिरते हैं । यथार्थ ज्ञान तो शार्खोंके अध्ययनसे ही होता है । भगवलामसे कहीं दुःखोंका नाश थोड़े ही हो सकता है ? शार्खोंमें जो कहीं-कहीं नामकी इतनी प्रशंसा मिलती है, वह केवल अर्थवाद है । यथार्थ बात तो दूसरी ही है ।'

हरिदासजीने कुछ जोर देते हुए कहा—'भगवन्नाममें जो अर्थवादका अध्यारोप करते हैं, वे ग्रष्क तार्किक हैं। वे भगवन्नामके माहात्म्यको समझ ही नहीं सकते। भगवन्नाममें अर्थवाद हो ही नहीं सकता।'

इसपर गोपालचन्द्र चक्रवर्ती ने भी अपनी बातपर जोर देते हुए कहा— ये मूखोंको बहकानेकी बातें हैं। अजामिल-जैसा पापी पुत्रका नारायण नाम लेते ही तर गया। क्या घट-घटन्यापी भगवान् इतना भी नहीं समझ सकते थे कि इसने अपने पुत्रको बुलाया है ? यह अर्यवाद नहीं तो क्या है ?'

हरिदासजीने कहा--- 'इसे अर्थवाद कहनेवाले स्वयं अनर्थवादी हैं। उनसे मैं कुछ नहीं कह सकता।'

जोशमें आकर गोपाल चक्रवर्तीने कहा—'यदि भगवन्नाम-स्मरण करनेसे मनुष्यकी नीचता जातो रहे तो मैं अपनो नाक कटा दूँ।' हरिदासजीने भी जोशमें आकर कहा—'यदि भगवन्नामके जपसे नीचताओंका जड़-मूलसे नाश न हो जाय तो मैं अपने नाक-कान दोनों ही कटानेके लिये तैयार हूँ।' वातको बहुत बढ़ते देखकर लोगोंने दोनोंको ही शान्त कर दिया। जमींदार उस आदमीसे बहुत असन्तुष्ट हुए। उसे वैण्णवापराधी और भगवन्नामविमुख समझकर जमींदारने उसे नौकरीसे पृथक् कर दिया। सुनते हैं कि कालान्तरमें उसकी नाक सचमुच कट गयी।

इसी प्रकारकी एक दूसरी घटना हरिनदी नामक ग्राममें हुई। हरिनदी नामक ग्रामके एक पण्डितमानी, अहङ्कारी ब्राह्मणको अपने शास्त्रज्ञानका बड़ा गर्वेथा। हरिदासजी चलते-फिरते, उठते-बैठते उच्च स्वरंगे—

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

—इस महामन्त्रका सदा जप करते रहते थे। इन्हें मुसलमान और
महामन्त्रका अनिधकारी समझकर उसने इनसे पूछा—पमुसलमानके लिये
इम उपनिषद्के मन्त्रका जाप करना कहाँ लिखा है ? यह तुम्हारी अनधिकार चेष्टा है और जो तुम्हें भगवद्भक्त कहकर तुम्हारी पूजा करते हैं
वे भी पाप करते हैं। शास्त्रमें लिखा है, जहाँ अपूज्य लोगोंकी पूजा होती है
और पूज्य लोगोंकी उपेक्षा की जाती है वहाँ दुर्भिक्ष, मरण, भय और
दारिद्रय—ये वातें होती हैं। इसलिये तुम इस अशास्त्रीय कार्यको छोड़ दो,
तुम्हारे ऐसे आचरणोंसे देशमें दुर्भिक्ष पड़ जायगा।'

हरिदास जीने वड़ी ही नम्रतासे कहा— 'विप्रवर! मैं नीच पुरुष भला शास्त्रोंका मर्म क्या जानूँ ? किन्तु आप-जैसे विद्वानोंके ही मुखसे सुना है कि चाहे वेद-शास्त्रोंके अध्ययनका द्विजातियोंके अतिरिक्त किसीको अधिकार न हो, किन्तु भगवन्नाम तो किरात, हूण, आन्ध्र, पुल्न्द, पुल्क्स, आभीर, कङ्क, यवन तथा खस आदि जितनी भी पापयोनि और जंगली जाति हैं, सभीको पावन बनानेवाला है। भगवन्नामका अधिकार तो सभीको समानरूपसे है।'\*

हरिदासजीके इस शास्त्रसम्मत उत्तरको सुनकर ब्राह्मणने पूछा— 'खैर, भगवन्नामका अधिकार सबको भले ही हो, किन्तु मन्त्रका जप इस प्रकार जोर-जोरसे करनेसे क्या लाभ ? शास्त्रोंमें मानसिक, उपांग्च और वाचिक—ये तीन प्रकारके जप बताये हैं। जिनमें वाचिक जपसे सहस्रगुणा उपांग्च-जप श्रेष्ठ है, उपांग्च-जपसे लक्ष्यगुणा मानसिक जप श्रेष्ठ है। तुम मनमें जप करो, तुम्हारे इस जपको तो मानसिक, उपांग्च अथवा वाचिक किसी प्रकारका भी जप नहीं कह सकते। यह तो 'वैंखरी-जप' है जो अत्यन्त ही नीच बताया गया है।'

हरिदासजीने उसी प्रकार नम्रतापूर्वक कहा—- महाराज ! में स्वयं तो कुछ जानता नहीं, किन्तु मैंने अपने गुस्देव श्रीअद्भैताचार्यजीके मुखसे थोड़ा-बहुत शास्त्रका रहस्य सुना है। आपने जो तीन प्रकारके जप वताये हैं और जिनमें मानसिक जपको सर्वश्रेष्ठता दी है, वह तो उन मन्त्रों के जपके लिये है जिनकी विधिवत् गुस्के द्वारा दीक्षा लेकर शास्त्रकी विधिक अनुसार केवल पवित्रावस्थामें ही साङ्गोपाङ्ग जप किया जाता है। ऐसे मन्त्र गोप्य कहे जाते हैं। वे दूसरों समने प्रकट नहीं किये जाते। किन्तु भगवन्नामके लिये तो शास्त्रों कोई विधि ही नहीं बतायी गयी है। इसका जप तो सर्वकालमें, सर्वस्थानों में, सबके सामने और सब परिस्थितियों में किया जाता

(श्रीमद्भा०२।४।१८)

किरातहूणान्ध्रपुष्ठिन्दपुल्कसा
 अामीरकङ्का यवनाः खसादयः।
 येऽन्ये च पापा यदुपाश्रयाश्रयाः
 शुष्यन्ति तस्मै प्रभविष्णवे नमः॥

है। अन्य मन्त्रोंका चाहे धीरे-धीरे जपका अधिक माहात्म्य भले ही हो किन्तु भगवन्नामका माहात्म्य तो जोरोंसे ही उच्चारण करनेमें बताया है। भगवन्नामका जितने ही जोरोंसे उच्चारण किया जायगा उसका उतना ही अधिक माहात्म्य होगा, क्योंकि धीरे-धीरे नाम-जप करनेवाला तो अकेला अपने-आपको ही पावन बनासकता है, किन्तु उच्च स्वरसे सङ्कीर्तन करनेवाला तो सुननेवाले जड-चेतन सभीको पावन बनाता है!\*

इनकी इस बातको सुनकर ब्राह्मणने छुँझलाकर कहा—'ये सब शास्त्रोंके वाक्य अर्थवादके नामसे पुकारे जाते हैं। लोगोंकी नाम-जप और संकीर्तनमें श्रद्धा हो इसीलिये ऐसे-ऐसे बाक्य कहीं-कहीं कह दिये गये हैं। यथार्थ बात तो यह है कि बिना दैवी-सम्पत्तिका आश्रय ग्रहण किये नाम-जपसे कुछ भी नहीं होनेका। यदि नाम-जपसे ही मनुष्यका उद्धार हो जाता तो फिर इतने शास्त्रोंकी रचना क्यों होती ?'

हरिदासजीने उसी तरह नम्नताके साथ कहा— 'पण्डितजी! श्रद्धा होना ही तो कठिन है। यदि सचमुचमें केवल भगवन्नामपर ही पूर्णरूपसे श्रद्धा जम जाय तो फिर शास्त्रोंकी आवश्यकता ही नहीं रहती। शास्त्रोंमें भी और क्या है, सर्वत्र 'भगवान्पर श्रद्धा करों' ये ही वाक्य मिलते हैं। श्रद्धा-विश्वासकी पुष्टि करनेके ही निमित्त शास्त्र हैं।'

आवेशमें आकर ब्राह्मणने कहा—'यदि केवल भगवन्नामजपसे ही सब कुछ हो जाय तो मैं अपने नाक-कान दोनों कटवा लूँगा।'

हरिदासजी यह कहते हुए चले गये कि 'यदि आपको विश्वास नहीं है तो न सही। मैंने तो अपने विश्वासकी बात आपसे कही **है।' सुनते हैं**)

अपतो हरिनामानि स्थाने शतगुणाधिकः।
 आत्मानश्च पुनात्युच्चैर्जपन् श्रोतॄन् पुनाति च॥
 (नारदीये प्र० वा०)

उम ब्राह्मणको पीनस-रोगसे नाक सड़ गयी और वह गल-गलकर गिर पड़ी। भगवन्नाम-विरोधीकी जो भी दशा हो वही थोड़ी है। सम्पूर्ण दुःखींका एकमात्र मूल कारण भगवन्नामसे विमुख होना ही तो है।

इस प्रकार महात्मा हरिदासजी भगवन्नामका माहात्म्य स्थापित करते हुए गङ्गाजीके किनारे निवास करने लगे। जब उन्होंने सुना कि नवद्वीपमें उदय होकर गौरचन्द्र अपनी शीतल और सुखमयी कृपा-किरणोंसे मक्तोंके हृदयोंको भक्ति-रसामतसे सिञ्चन कर रहे हैं, तो ये भी उस निष्कलङ्क पूर्ण चन्द्रकी छत्र-छायामें आकर नवद्वीपमें रहने लगे। ये अद्भैताचार्यके कपापात्र तो पहलेसे ही थे। इसलिये इन्हें प्रभके अन्तरङ्ग भक्त बननेमें अधिक समय नहीं लगा। थोड़े ही दिनोंमें ये प्रभुके प्रधान कपापात्र भक्तोंमें गिने जाने लगे । इनकी भगवन्नामनिष्ठाका सभी भक्त बडा आदर करते थे। प्रभु इन्हें बहुत अधिक चाहते थे। इन्होंने भी अपना सर्वस्व प्रभुके पादपद्मीमें समर्पित कर दिया था। इनकी प्रत्येक चेष्टा प्रभुकी इच्छानुसार ही होती थी। ये भक्तोंके साथ संकीर्तनमें रात्रि-रात्रिभर नृत्य करते रहते थे और नृत्यमें बेस्रध होकर गिर पडते थे। इस प्रकार श्रीवास पण्डितका घर श्रीकृष्ण-संकीर्तनका प्रधान अड्डा बन गया। शाम होते ही सब भक्त एकत्रित हो जाते । भक्तोंके एकत्रित हो जानेपर किवाड बंद कर दिये जाते और फिर संकीर्तन आरम्भ होता । फिर चाहे कोई भी क्यों न आये। किसीके लिये किवाड़ नहीं खुलते थे। इससे बहुत-से आदमी निराश होकर लौट जाते और वे संकीर्तनके सम्बन्धमें भाँति-भाँतिके अपवाद फैलाते। इस प्रकार एक ओर तो सजन भक्त संकीर्तनके आनन्द्रमें परमानन्दका रसास्वादन करने लगे और दूसरी ओर निन्दक लोग मंकीर्तनके प्रति बुरे भावींका प्रचार करते हुए अपनी आत्माको कुछ्छित बनाने लगे।

### सप्तप्रहरिया भाव

दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुस्थिता। यदि भाः सद्दशी सा स्याद्रासस्तस्य महारमनः॥\*

(गीता ११।१२)

महाभारतके युद्धक्षेत्रमें अर्जुनके प्रार्थना करनेपर भगवान्ने उसे अपना विराट् रूप दिखाया था । भगवान्का वह विराट् रूप अर्जुनको ही दृष्टिगोचर हुआ था। दोनों सेनाओंके लाखों मनुष्य वहाँ उपस्थित थे, किन्त उनमेंसे किसीको भी भगवानके उस रूपके दर्शन नहीं हुए थे । अर्जुन भी इन चर्म-चक्षओंसे भगवानके दर्शन नहीं कर सकते थे, इसलिये कुपा करके भगवान्ने उन्हें दिव्य दृष्टि प्रदान कर दी थी। इसीलिये दिव्य दृष्टिके सहारे उस अलौकिक रूपको देखनेमें समर्थ हो सके। इधर भगवान् वेदव्यासजीने सञ्जयको दिव्य दृष्टि दे रखी थी। इस कारण उन्हें भी हस्तिनापरमें बैठे-ही-बैठे उस रूपके दर्शन हो सके। असलमें दिव्य दृष्टिके बिना दिव्य रूपके दर्शन हो ही नहीं सकते । बाहरी लौकिक दृष्टिसे तो बाइरके भौतिक पदार्थ ही देखे जा सकते हैं। जवतक भीतरी नेत्र न खुलें, जबतक कृपा करके श्रीकृष्ण दिन्य दृष्टि प्रदान न करें तबतक अलौकिक और परम प्रकाशमय स्वरूप दीख ही नहीं सकता। भक्तोंका लोक ही अलग होता है, उसकी भाषा अलग होती है और उसका व्यवहार भी भिन्न ही प्रकारका होता है । जिसे भगवान् कृपा करके अपना लेते हैं, अपना कहकर जिसे वरण कर लेते हैं और जिसकी रतिरूपी अन्तर्दृष्टिको खोल देते हैं, उसे ही अपने ध्येय पदार्थमें इष्टदेवके दर्शन

<sup>\*</sup> हजारों स्थ्रं और चन्द्रमाओंका जैसे एक साथ ही प्रकाश होता है, उसी प्रकारकी उन महात्माकी कान्ति हो गयी।

होते हैं। उसके सामने ही उसके भाव ज्यों-के-त्यों प्रकट होते हैं। हढ़ विश्वासके बिना कहीं भी अपने इष्टदेवके दर्शन नहीं हो सकते।

हम पहले ही बता चुके हैं, कि गौराङ्गके जीवनमें द्विविध भाव दृष्टिगोचर होते थे। वैसे तो वे सदा एक अमानी भगवत-भक्तके भावमें रहते थे, किन्त कभी-कभी उनके शरीरमें भगवत-भाव भी प्रकट होता था, उस समय उनकी सभी चेष्टाएँ तथा व्यवहार ऐश्वर्यमय होते थे । ऐसा भाव बहुत देरतक नहीं रहता था, कुछ कालके ही अनन्तर उस भावका शमन हो जाता और फिर ये ज्यों-के-त्यों ही साधारण भगवत्-भक्तके भावमें आ जाते । अवतक ऐसे भाव थोड़ी ही देरको हुए थे, किन्तु एक बार ये पूरे सात प्रहर भगवत-भावमें ही बने रहे। इस भावको 'सप्तप्रहरिया भाव' या 'महाप्रकाश' कहकर वैष्णव भक्तोंने इसका विश्वदरूपसे वर्णन किया है। नवद्वीपमें प्रभुके शरीरमें यही सबसे बड़ा भाव हुआ था। वासुदेव घोष, मुरारी गृप्त और मुकुन्द दत्त-ये तीनों उस महाप्रकाशके समय वहाँ मौजूद थे। ये तीनों ही वैष्णवोंमें प्रसिद्ध पदकार हुए हैं। इन तीनोंने चैतन्यचरित्र लिखा है। इन्होंने अपनी आँखोंका प्रत्यक्ष देखा हुआ वर्णन किया है, इतनेपर भी विश्वास न करनेवाले विश्वास नहीं करते, क्योंकि वे इस विषयसे एकदम अनभिज्ञ हैं। उनकी बुद्धि भौतिक पदार्थोंके अतिरिक्त ऐसे विषयोंमें प्रवेश ही नहीं कर सकती। किन्त्र जिनका परमार्थ-विषयमें तनिक भी प्रवेश होगा, उन्हें इस विषयके श्रवणसे बड़ा सख मिलेगा, इसलिये अव 'महाप्रकाश' का बत्तान्त सनिये।

एक दिन प्रातःकाल ही सब भक्त श्रीवास पण्डितके घरपर जुटने लगे। एक-एक करके सभी भक्त वहाँ एकत्रित हो गये। उनमेंसे प्रधान-प्रधान भक्तोंके नाम ये हैं—अद्वैताचार्यः नित्यानन्दः श्रीवासः गदाधरः, सुरारी गुप्तः मुकुन्द दक्तः नरहरि, गङ्गादासः महाप्रभुके मौसा चन्द्रशेखर

चै० च० ख० २-११---

आचार्यरत, पुरुषोत्तम आचार्य (स्वरूपदामोदर) वकेश्वर, दामोदर, जगदानन्द, गोविन्द, माधव, वासुदेव घोष, सारङ्ग तथा हरिदास आदि-आदि। इनके अतिरिक्त और भी बहुत-से भक्त वहाँ उपस्थित थे।

एक प्रहर दिन चढते-चढते प्रायः सभी सुख्य-सुख्य भक्त श्रीवास पण्डितके घर आ गये थे, कि इतनेमें ही प्रभु पधारे । प्रभुके पधारते ही भक्तोंके हृदयोंमें एक प्रकारके नवजीवनका-सा सञ्चार होने लगा। और दिन तो प्रभ अन्य भक्तोंकी भाँति आकर बैठ जाते और सभीके साथ मिलकर भक्ति-भावसे बहुत देरतक संकीर्तन करते रहते। तब कहीं जाकर किसी दिन भगवत-आवेश होता, किन्तु आज तो सीधे आकर एकदम भगवानुके सिंहासनपर बैठ गये। सिंहासनकी मूर्तियाँ एक ओर हटा दीं और आप शान्तः गम्भीर भावसे भगवानुके आसनपर आसीन हो गये । इनके बैठते ही भक्तोंके हृदयोंमें एक प्रकारका विचित्र-सा प्रकाश दिखायी देने लगा। सभी आश्चर्य और सम्भ्रमके भावसे प्रभक्ते श्रीविग्रहकी ओर देखने लगे। किन्तु किसीको उनकी ओर बहुत देरतक देखनेका साहस ही नहीं होता था। भक्तोंको उनका सम्पूर्ण शरीर तेजोमय परम प्रकाशयुक्त दिखायी देने लगा। जिस प्रकार हजारों सर्य-चन्द्रमा एक ही स्थानपर प्रकाशित हो रहे हों । बहुत प्रयत्न करनेपर भी किसीकी दृष्टि बहुत देरतक प्रभुके सम्मुख टिक नहीं सकती थी। एकदम, चारों ओर विमल-धवल प्रकाशकी ज्योतिर्मय किरणें छिटक रही थीं। मानो अग्निकी ग्रुभ ज्वालामेंसे बड़े-बड़े विस्फलिङ इधर-उधर उड़-उड़कर अन्धकारका संहार कर रहे हों। प्रभुके नखींकी ज्योति आकाशमें बड़े-बड़े नक्षत्रोंकी भाँति स्पष्ट ही पृथक्-पृथक् दिखायी पड़ती थी। उनका चेहरा देदीप्यमान हो रहा था। भक्तोंकी आँखोंमें चकाचौंध छा जाता, किन्तु उस रूपसे दृष्टि हटानेको तबीयत नहीं चाहती थी। इस प्रकार सभी भक्त बहुत देरतक पत्थरकी निर्जीव मूर्तियोंकी भाँति स्तब्ध-भावसे चुपचाप बैठे रहे, उस समय कोई जोरसे साँसतक नहीं लेता

था, यदि एक सुई भी उस समय गिर पड़ती, तो उसकी भी आवाज सबकी सुनायी देती। उस नीरव निस्तन्धताको भङ्ग करते हुए प्रभुने गम्भीर-भावसे कहना आरम्भ किया—'भक्ततृन्द ! हम आज तुम सब लोगोंकी मनःकामना पूर्ण करेंगे। आज तुमलोग हमारा विधिवत् अभिषेक करो।'

प्रभक्ती ऐसी आज्ञा पाते ही सभीको अत्यन्त ही आनन्द हुआ। श्रीवासके आनन्दकी तो सीमा ही न रही। वे प्रेमके कारण अपने आपेको भूल गये। जिस प्रकार कोई चक्रवर्ती राजा किसी कंगालके प्रेमके वशीभूत होकर सहसा उसकी टूटी झोंपडीमें स्वयं आ जाय, उस समय उसकी जो दशा हो जाती है, उससे भी अधिक प्रेममय दशा श्रीवास पण्डितकी हो गयी। वे आनन्दके कारण हक्के-बक्के-से हो गये। शरीरकी सधि भलाकर स्वयं ही घडा उठाकर गङ्गाजीकी ओर दौड़े, किन्त बीचमें ही प्रेमके कारण मुर्छित होकर गिर पड़े। तब उनके दास-दासी बहत-से घड़े लेकर गङ्गा-जल लेनेके लिये चल दिये। बहत-से भक्त भी कहीं-कहींसे घड़ा माँगकर गङ्गा-जल लेनेके लिये दौड़े गये। बहत-से घड़ोंमें गङ्गा-जल आ गया । भक्तोंने प्रभुको एक सुन्दर चौकीपर बिठाकर उनके सम्पूर्ण श्रारीरमें भाँति-भाँतिके सुगन्धित तैलोंकी मालिश की। तदनन्तर सुवासित जलके घडोंसे उन्हें विधिवत स्नान कराया । अद्वैताचार्य और आचार्यरत्न प्रभृति पण्डितश्रेष्ठ महापुरुष स्नानके मन्त्रींका उच्चारण करने लगे। भक्त बारी-बारीसे प्रभुके श्रीअंगपर गङ्गाजल डालते जाते थे और मन-ही-मन होते थे। इस प्रकार घंटोंतक स्नान ही होता रहा। जब सभीने अपनी-अपनी इच्छाके अनुसार स्नान करा दिया तव प्रभुके श्रीअङ्गको एक महीन सुन्दर स्वच्छ वस्त्रसे खूब पोंछा गया । उसी समय श्रीवास पण्डित अपने घरमेंसे नूतन महीन रेशमी वस्त्र निकाल लाये। उन सुन्दर वस्त्रोंको भक्तोंने विधिवत् प्रभुके शरीरमें पहनाया और फिर उन्हें एक सजे हुए सुन्दर सिंहासनपर विराजमान किया।

प्रभुके सिंहासनारूढ़ हो जानेपर भक्तोंने बारी-बारीसे प्रभुके अङ्गोंमें केसर, कपूर तथा कस्त्री मिले हुए चन्दनका लेपन किया। चरणोंमें उल्सी और चन्दन चढ़ाया। मालाएँ घरमें थोड़ी ही थीं, यह समझकर कुछ भक्त उसी समय बाजारमें दौड़े गये और बहुत-सी सुन्दर-सुन्दर मालाएँ जल्दीसे खरीद लाये। सभीने एक-एक करके प्रभुके गलेंमें मालाएँ पहनायीं। भक्तोंके चढ़ाये हुए पुष्पोंसे प्रभुके पादपद्म एकदम ढक गये और मालाओंसे सम्पूर्ण गला भर गया। प्रभुने सभी भक्तोंको अपने करकमलोंसे प्रसादीमाला प्रदान की। प्रभुकी उस प्रसादी-मालाको पाकर भक्त आनन्दके साथ नृत्य करने लगे।

श्रीवास तो बेसुध थे। उनकी दशा ऐसी हो गयी थी मानो किसी जनमके दरिद्रीको पारसमणि मिल गयी हो। उनका हृदय तड़प रहा था, कि प्रभुकी इस अलैकिक छिबके दर्शन किसे-िकेसे करा हूँ १ जब कोई प्रिय वस्तु देखनेको मिल जाती है, तब हृदयमें यह इच्छा स्वाभाविक ही उसका होती है, इसके दर्शन अपने सभी प्रियजनोंको करा हूँ । यह सोचकर उन्होंने अद्वेताचार्यजीके कानमें कहा—'शचीमाता मुझे बहुत चिढ़ाया करती हैं। वे मुझसे बार-बार कहती हैं, कि तुम सभीने मिलकर मेरे निमाईको विगाइ दिया। पहले वह कितना सीधा-सादा था, अब तुम्हों सब न जाने उसे क्या-क्या सिखा देते हो?' आज माताको लाकर दिखाऊँ, कि देख तेरा निमाई असलमें यह है। यह तेरा पुत्र नहीं है, किन्तु सम्पूर्ण जगत्का पिता है। यदि आपकी अनुमित हो, तो मैं शचीमाताको हुला लाऊँ।'

आचार्यने श्रीवासकी बातका समर्थन करते हुए कहा—्हाँ, हाँ, अवश्य । राचीमाताको जरूर दर्शन कराना चाहिये।'

इतना सुनते ही श्रीवास पण्डित जल्दीसे दोड़कर राचीमाताको बुला छाये। राचीमाताको देखते ही अद्वैताचार्य कहने लगे—'माता ! यह सामने देखो, जिन्हें तुम अपना वताती थी, वे अब तुम्हारे पुत्र नहीं रहे । अब तुम इनके दर्शन करो और अपने जीवनको सफल बनाओ ।'

माता भौचकि सी चुपचाप खड़ी ही रही। उसे कुछ स्झा ही नहीं कि मुझे क्या करना चाहिये। श्रीवास पण्डितने माताकी ऐसी दशा देखकर दीन-भावसे प्रार्थना की-प्रभो! ये जगन्माता शचीदेवी सामने खड़ी हैं। इन्हें आपकी माता होनेका परम सौभाग्य प्राप्त हुआ है। इनके ऊपर कृपा होनी चाहिये। इन्हें आपके असली स्वरूपके दर्शन हीं यही हमारी प्रार्थना है।?

प्रभुने हुंकार देते हुए कहा---'शचीमाताके ऊपर कृपा नहीं हो सकती। यह सदा वैष्णवेंको बुरा बताया करती हैं कि सभी वैष्णवेंने मिलकर मेरे निमाईको बरबाद कर दिया।'

प्रभुक्ती ऐसी बात सुनकर अद्वैताचार्यने कहा—'प्रभो ! माताका आपके प्रति वात्सल्य-भाव है। वह जो भी कुछ कहती है वात्सल्य स्नेहके वशीभृत होकर ही कहती है। वैष्णर्वोके प्रति इसके द्धदयमें द्वेषके भाव नहीं हैं। इसकी उपासना वात्सल्य-भावकी ही है। इसके ऊपर अवश्य कृपा होनी चाहिये।'

अद्भैताचार्य यह प्रार्थना कर ही रहे थे, कि धीरेसे श्रीवास पण्डितने माताके कानमें कहा—'तुम प्रभुके पादपद्मोंमें प्रणाम करो।' माता पुत्रके लिये प्रणाम करनेमें कुछ हिचकने लगी, तब आचार्यने जोर देते हुए कहा— 'माँ! अब तुम निमाईके भावको भुला दो। इन्हें भगवत्-बुद्धिसे प्रणाम करो। देर करनेका काम नहीं है।'

वृद्ध आचार्यके ऐसा आग्रह करनेपर माताने आगे बहकर प्रभुके पादपद्मोंमें साधाङ्ग प्रणाम किया और गद्गद कण्डसे प्रार्थना करने लगी--- भगवन् ! में अज्ञ स्त्री तुम्हारे बारेमें कुछ भी नहीं जानती कि तुम कौन हो। तुम जो भी हो, मेरे ऊपर कृपा करो। माताको प्रणाम करते देखकर प्रभुने उसके मस्तकपर अपने चरणोंको रत्वते हुए कहा—'जाओ, सब वैण्यव अपराध क्षमा हुए, तुम्हारे ऊपर पूर्ण कृपा हुई। माता यह सुनकर आनन्दमें विभोर होकर रुदन करने लगी।

अब तो सभी भक्त क्रमशः प्रभुकी भाँति-भाँतिकी पूजा करने लगे। कोई धूप चढ़ाता, कोई दीप सामने रखता, कोई फल-पूल सामने रखता और कोई-कोई नवीन-नवीन, सुन्दर-सुन्दर वस्त्र लाकर प्रभुके शरीरपर घारण कराता । इस प्रकार सभीने अपनी-अपनी इच्छानुसार प्रभुकी पुजा की। अब भोगकी बारी आयी। सभी अपनी-अपनी इच्छा और रुचिके अनुसार विविध प्रकारके व्यञ्जन, नाना भाँतिकी मिठाइयाँ और भाँति-भाँतिके फलोंको थालोंमें सजा-सजाकर प्रभुके भोगके लिये लाये। सभी प्रसन्नता-पूर्वक प्रभुके हाथींमें भाँति-भाँतिकी वस्तुएँ देने लगे। कोई तो मिठाई देकर कहता- 'प्रभु ! इसका भोग लगाइये ।' प्रभु उसे प्रेमपूर्वक खा जाते । कोई फल देकर ही प्रार्थना करता-'इसे स्वीकार कीजिये।' प्रभ चपचाप फलोंको ही भक्षण कर जाते । कोई लड्डू पेड़ा तथा भाँति-भाँतिकी मिठाई देते, कोई कटोरोंमें दूध लेकर ही प्रार्थना करता--(प्रभो ! इसे आरोगिये। प्रभु इसे भी पी जाते । उस समय जिसने जो भी वस्तु प्रेमपूर्वक दी, प्रभने उसे ही भक्षण कर लिया । किसीकी वस्तको अस्वीकार नहीं किया । भला अस्वीकार कर भी कैसे सकते थे ? उनकी तो प्रतिज्ञा है कि 'यदि कोई भक्तिसे मुझे फल-फूल या पत्ते भी देता है, तो उन फूल-पत्तोंको भी मैं खश होकर खा जाता हूँ।' फिर भक्तोंके प्रेमसे दिये हुए नैवेद्यको वह किस छोड सकते थे। उस दिन प्रभुने कितना खाया और भक्तोंने कितना खिलाया इसका अनुमान कोई भी नहीं कर सकता । सबके प्रेम प्रसादको पानेके अनन्तर श्रीवास पण्डितने अपने काँपते हुए हार्योसे सुवासित ताम्बूल प्रसुके अर्पण किया। प्रसु प्रेमपूर्वक ताम्बूल चर्वण करने लगे। सभी बारी-बारीसे ताम्बूल मेंट करने लगे। प्रसु उन्हें स्पर्ध करके भक्तोंको प्रसादके रूपमें देते जाते थे। प्रसुदत्त पानको पाकर सभी भक्त अपने भाग्यकी सराहना करने लगे।

ताम्बूल-भक्षणके अनन्तर प्रमु मन्द-मन्द मुस्कानके साथ सभीपर अपनी कृपा-दृष्टि फेरते हुए कुछ प्रेमकी वार्ते कहने लगे। उस समय उनके मुखसे जो भी वार्ते निकल्ती, वे सभी अमृत-रससे सिंची हुई होती थीं। भक्तोंके हुदयमें वे एक प्रकारकी विचित्र प्रकारकी खलवली-सी उत्पन्न करनेवाली थीं। प्रमुकी उस समयकी वाणीमें इतना अधिक आकर्षण था, कि सभी विना हिले-डुले, एक आसनसे बैठे हुए प्रमुके मुखसे निःस्त उपदेशरूपी रसामृतका निरन्तर भावसे पान कर रहे थे। किसीको कुछ पता ही नहीं था, कि हम किस लोकमें बैठे हुए हैं? उस समय भक्तोंके लिये इस दृश्य जगत्के प्रपञ्चोंका एक प्रकारसे अत्यन्ताभाव ही हो गया था। प्रातःकालसे बैठे-बैठे सन्ध्या हो गयी, भगवान् मुबनभास्कर भी प्रभुके भाव-परिवर्तनकी प्रतीक्षा करते-करते अस्ताचलको प्रस्थान कर गये, किन्तु प्रभुके भावमें अणुमात्र भी परिवर्तन नहीं हुआ। भक्त भी उसी प्रकार प्रेमपाशमें बँधे वहीं बैठे रहे।

श्रीवास पण्डितके सेवकोंने घरमें दीपक जलाये, किन्तु उन क्षीण दीपकोंकी ज्योति प्रमुकी देहके दिव्य प्रकाशमें भीकी-भीकी-सी प्रतीत होने रूगी। किसीको पता ही नहीं चला कि दिन कव समाप्त हुआ और कव रात्रि हो गयी ! सभी उस दिव्यालोकके प्रकाशमें अपने आपेको भूले हुए बैठे थे।

---

# भक्तोंको भगवान्के दर्शन

मल्लानामशनिर्नृणां नरवरः स्त्रीणां सारो मूर्तिमान् गोपानां स्वजनोऽसतां क्षितिभुजांशास्ता स्विपत्रोः शिद्युः। मृत्युभोजपतेर्विराडविदुषां तत्त्वं परं योगिनां वृष्णीनां परदेवतेति विदितो रङ्गं गतः साम्रजः॥॥

(श्रीमद्भा०१०।४३।१७)

<sup>\*</sup> जिस समय भगवान्ने अपने वहें भाई बलदेवजीके साथ कंसके सभा-मण्डपमें प्रवेश किया, उस समय रङ्ग-मण्डपमें उपस्थित सभी लोगोंको उनकी भावनाके अनुसार भगवान्के विभिन्न रूप दिखायी दिये। मल्लोंको उनका शरीर बज़के समान, नरोंको नर्पातिके समान, छियोंको मूर्तिमान् कामदेवके समान, गोपोंको सखाके समान, दुष्टजनोंको सजीव दण्डके समान, अपने माता-पिताको पुत्रके समान, कंसको मृत्युके समान, अग्रानियोंको विराट्के समान, योगियोंको परम तत्त्वके समान और यादवोंको परम देवताके समान, दिखायी देने लगा। (जाकी रही भावना जैसी। प्रभु मृर्ति देखी तिन्ह नैसी॥)

श्रीकृष्ण भगवान्ने जय वल्ट्वेचजीके सहित कंसके रंगमण्डपमें प्रवेश किया था, तव वहाँपर विभिन्न प्रकृतिके मनुष्य बैठे हुए थे। उन्होंने अपनी-अपनी भावनाके अनुसार भगवान्के शरीरमें भिन्न-भिन्न रूपोंके दर्शन किये थे। इसल्यि वहाँके उपस्थित नर-नारियोंको अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार नवों रसोंका अनुभव हुआ। कोई तो भगवान्के रूपको देखकर डर गये, कोई काँपने लगे, कोई घृणा करने लगे, कोई हँसने लगे, किसीके दृदयमें प्रेम उत्पन्न हुआ और किसीको क्रोध उत्पन्न हुआ। स्त्रियोंको तो वे साक्षात् कामदेव ही प्रतीत हुए। किन्तु यहाँ प्रसुके प्रकाशके समय सभी एक ही प्रकृतिके भगवद्-भक्त ही थे। इसल्यि प्रसुके महाभावसे समीको समानभावसे आनन्द ही हुआ, सभीने उनके प्रकाशके आलोकमें सुखका ही अनुभव किया, सभीने उनमें भगवत्ताके ही दर्शन किये, किन्तु सबके इष्ट भिन्न-भिन्न होनेके कारण, एक ही भगवान् उन्हें विभिन्न भावसे दिखायी दिये। सभीने प्रभुके शरीरमें अपने-अपने इष्टदेवका ही स्वरूप देखा।

सबसे पहले बातों-ही-बातोंमें प्रभुने श्रीवास पण्डितके ऊपर कृपा की । आपने श्रीवास पण्डितको सम्बोधित करते हुए कहा— श्रीवास ! तुम हमारे परम कृपापात्र हो, हम सदा ही तुम्हारी देख-रेख करते हैं। तुम्हें वह घटना याद है, जब देवानन्द पण्डितके यहाँ तुम बहुत-से अन्य शिष्योंके सहित श्रीमद्धागवतका पाठ सुन रहे थे। पाठ सुनते-सुनते तुम बीचमें ही भावावेशमें आकर मूर्छित हो गये थे। उस समय तुम्हारे भावावेशको न तो पण्डितजी ही समझ सके थे और न उनके शिष्य ही समझ सके थे। शिष्य तुम्हें कन्योंपर लादकर तुम्हारे घर पहुँचा गये थे। उस समय मैंने ही तुम्हें होशमें किया था, मैंने ही तुम्हारी मूर्छी भङ्ग की थी।

#### १७० भीभ्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड २

प्रमुके मुखते अपनी इस गुप्त घटनाको सुनकर श्रीवास पण्डितको परम आश्चर्य हुआ । उन्होंने यह घटना किसीके सम्मुख प्रकट नहीं की थी । इसके अनन्तर प्रमु अद्दैताचार्यको लक्ष्य करके कहने लगे— ध्याचार्य ! तुम्हें उस दिनकी याद है जब तुम्हें श्रीमद्भगवद्गीताके निम्न क्षोकपर शङ्का हो गयी थी—-

> सर्वतःथाणिपादं तस्तर्वतोऽक्षिश्चिरोमुखम् । सर्वतःश्रुतिमल्लोके सर्वमावृष्य तिष्ठति ॥ (गीता १३ । १३ )

और तुम उस दिन विना ही भोजन किये सो गये थे, इसपर मेंने ही 'पाणिपादं तत्' की जगह 'पाणिपादान्तः' यह प्रकृत पाठ वताकर तुम्हारी शङ्काका निवारण किया था।' इस वातको सुनकर आचार्यने प्रभुके चरणोंमें वार-वार प्रणाम किया। अय भक्तोंने भगवदावेशमें आसनपर बैठे हुए प्रभुकी सन्ध्या-आरतीका आयोजन किया। एक बहुत बड़ी आरती सजायी गयी। भक्त अपने हाथोंसे शङ्क, षड़ियाल, झाँझ तथा अन्य माँति-माँतिके वाद्य बजाने लगे। श्रीवास पण्डितने शचीमाताके हाथमें आरती देकर उनसे आरती करनेको कहा। श्रीवासकी पत्नीकी सहायतासे वृद्धा माताने अपने काँपते हुए हाथांसे प्रभुकी आरती की। उस समय सभी भक्त आनन्दमें उन्मन्त होकर वाद्य बजा रहे थे। जैसे-तैसे आरती समाप्त की गयी। श्रीवास पण्डितने शचीमाताको घर भेज दिया। अब सभी भक्तोंके वरदानकी वारी आयी। प्राय: प्रभुके सभी अन्तरज्ञ भक्त उस समय वहाँ उपस्थित थे, किन्तु उनके परम प्रिय भक्त श्रीधर वहाँ नहीं थे।

भक्त श्रीधरसे तो पाठक परिचित ही होंगे। ये केलाके खोल और दोना बेचनेवाले वे हो भाग्यवान् भक्त हैं, जिनसे प्रभु सदा छेड़खानी

किया करते थे और घड़ी-दो-घड़ी तंग करके ही आधे दामोंपर इनसे खोल लेते थे। केलेकी गहरके डंठलके नीचे केलेमें जो मोटी-सी डंठी शेष रह जाती है। उसीको बङ्गालमें खोल कहते हैं। बङ्गालमें उसका शाक बनता है। प्रभक्ते भोजनोंमें जबतक श्रीधरके खोलका साग नहीं होता था। तबतक उन्हें अन्य पदार्थ स्वादिष्ट ही नहीं लगते थे। केलेके ऊपर जो कोमल-कोमल खोपटा होता है। उसे काट-काटकर और उसके थालसे बनाकर बहुत गरीब दुकानदार उन्हें भी बेचते हैं । उसमें स्त्रियाँ तथा पुरुष पूजनकी सामग्री रखकर पूजा करनेके निमित्त ले जाते हैं। श्रीधरजी इन्हीं चीजोंको बेचकर अपना जीवन-निर्वाह करते थे। इनसे जो आमदनी हो जाती। उसमेंसे आधीसे तो देवपूजन तथा गङ्गापजन आदि करते और भाधीसे जिस किसी प्रकार पेट भरते। दिन-रात ये उच्च स्वरसे हरिनाम-कीर्तन करते रहते। इसलिये इनके पासमें रहनेवाले मनुष्य इनसे बहत ही नाराज रहते। उनका कहना था कि--- 'यह बूढा रात्रिमें किसीको सोने ही नहीं देता।' इस गरीव दकानदारकी सभी उपेक्षा करते। कोई भी इन्हें भक्त नहीं समझता, किन्तु प्रभुका इनपर हार्दिक स्नेह था । वे इनकी भगवत-भक्तिको जानते थे। इसीलिये उन्होंने भगवत-भावमें भी इन्हें स्मरण किया ।

श्रीधरका घर बहुत दूर नगरके दूसरे कोनेपर था। सुनते ही चार-पाँच भक्त दौड़े गये। उस समय श्रीधर आनन्दमें पड़े हुए श्रीहरिके मधुर नार्मोका संकीर्तन कर रहे थे। लोगोंने जाकर किवाड़ खटखटाये। श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारें, हेनाथ नारायण वासुदेव' कहते-कहते ही इन्होंने कहा— 'कौन है ?'

भक्तोंने जल्दीसे कहा—'किवाड़ तो खोलो, तय स्वयं ही पता चल जायगा कि कौन है ! जल्दीसे किवाड़ तो खोलो ।' यह सुनकर श्रीधरने किवाड़ खोले और बड़ी ही नम्रताके साथ भक्तोंसे आनेका कारण पूछा। भक्तोंने जल्दीसे कहा—'प्रसुने तुम्हें स्मरण किया है। चलो जल्दी चलो।'

इस दीन हीन कंगालको 'प्रभुने स्मरण किया है' यह सुनते ही श्रीधर मारे प्रेमके वेसुध हो गये। वे हाय कहकर एकदम धड़ामसे पृथ्वीपर गिर पड़े। उन्हें शरीरकी सुध-बुध भी न रही। भक्तोंने सोचा—यह तो एक नयी आफत आयी, किन्तु प्रभुकी आज्ञा तो पूर्ण करनी ही है, भक्तोंने मूर्छित श्रीधरको कन्धोंपर उठा लिया और उसी दशामें उन्हें प्रभुके पास लाये। श्रीधर अभीतक अचैतन्य-दशाहोंमें थे, प्रभुने अपने कोमल करकमलोंसे उनका स्पर्श किया। प्रभुका स्पर्श पाते ही श्रीधर चैतन्य हो गये। श्रीधरको चैतन्य देखकर प्रभु उनसे कहने लगे—अश्रधर ! तुम हमारे रूपके दर्शन करे। तुम्हारी इतने दिनोंकी मनःकामना पूर्ण हुई। श्रीधरने रोते-रोते प्रभुके तेजोमय रूपके दर्शन किये। फिर प्रभुने उन्हें स्तुति करनेकी आज्ञा दी।

श्रीधर हाथ जोड़े हुए गद्गद कण्ठसे कहने लगे—'मैं दीन हीन पतित तथा लोक-विरुक्त अधम पुरुष भला प्रभुकी क्या स्तुति कर सकता हूँ? प्रभो ! मैं वड़ा ही अपराधी हूँ । आपकी यथार्थ मिहमाको न समझकर मैं सदा आपसे झगड़ा ही करता रहा। आप मुझे वार-वार समझाते, किन्तु मायाके चक्करमें पड़ा हुआ मैं अज्ञानी आपके गृह रहस्यको ठीक-ठीक न समझ सका। आज आपके यथार्थरूपके दर्शनसे मेरा अज्ञानान्धकार दूर हुआ। अब मैं प्रभुके सम्मुख अपने समस्त अपराधोंकी क्षमा चाहता हूँ।'

प्रभुने गद्गद कण्ठसे कहा— श्रीधर ! हम तुम्हारे ऊपर बहुतसन्तुष्ट हैं। तुम अब हमसे अपनी इच्छानुसार वर माँगो। ऋद्धि, सिद्धि, धन, दौळत, प्रभुता जिसकी तुम्हें इच्छा हो वही माँग छो। बोळो, क्या चाहते हो ?' हाथ जोड़े हुए अत्यन्त ही दीनभावसे गद्गद कण्टस्वरमें श्रीधरने कहा—'प्रभो! मैंने क्या नहीं पा लिया? ससार मेरी उपेक्षा करता है। मेरे पूळनेपर भी कंगाल समझकर लोग मेरी वातकी अवहेलना कर देते हैं, ऐसे तुच्छ कंगालको आपने अनुग्रह करके बुलाया और अपने देवदुर्लभ दर्शन देकर मुझे ऋतार्थ किया। अब मुझे और चाहिये ही क्या? ऋदि-सिद्धिको लेकर मैं करूँगा ही क्या? वह भी तो एक प्रकारकी बड़ी माया

प्रभुने आग्रहपूर्वक कहा—'नहीं कुछ तो वरदान माँगो ही । ऋ दि-सिद्धि नहीं तो, जो भी तुम्हें प्रिय हो वही माँगो ।'

श्रीधरने उसी दीनताके स्वरमें कहा—'यदि प्रमु कुछ देना ही चाहते हैं, तो यही वरदान दोजिये कि जो ब्राह्मणकुमार हमसे सदा खोल खरीदते समय झगड़ा करते रहते थे वे सदा हमारे हृदयमें विराजमान रहें।'

श्रीधरकी इस निष्किञ्चनता और निःस्पृहतासे प्रमु परम प्रसन्न हुए। श्रीधर भगवान्के मुरली-मनोहर रूपके उपासक थे। वे भगवान्के 'श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारे, हे नाथ नारायण वासुदेव' इन मधुर नामींका सदा संकीर्तन करते रहते थे, इसल्यि उन्हें प्रमुने श्रीकृष्ण-रूपके दर्शन कराये। प्रमुके श्रीविग्रहमें अपने इष्टदेवके दर्शन करके श्रीधर कृतांर्थ हुए। वे मूर्छित होकर गिर पड़े और भक्तोंने एक ओर लिटा दिया।

अत्र मुरारी गुप्तकी बारी आयी । मुरारी परम धार्मिक तथा विशुद्ध बैण्णव तो थे, किन्तु उन्हें तर्क-वितर्क और शास्त्रार्थ करनेका कुछ व्यसन-सा था । प्रभुने उन्हें सम्बोधित करते हुए कहा—'मुरारी ! तुम्हारे भक्त होनेमें यही एक अपूर्णता है, तुम शुष्क वाद-विवाद करना त्याग दो । अध्यातमशास्त्रीमें भक्तिग्रन्थोंको ही प्रधानता दो ।'

मुरारी गुप्तने कहा—'में वाद-विवाद और तर्क-वितर्क और कहाँ करता हूँ; केवल विद्वानोंके समीप कुछ प्रसङ्ग चलनेपर कह देता हूँ।'

प्रभुने कहा—'अद्वैताचार्यके साथ तुम तर्क-वितर्क नहीं किया करते ! क्या उनसे तुम अद्वैतवेदान्तकी वातें नहीं बघारा करते !'

इसपर अद्वैताचार्यने प्रमुसे पूछा--- 'प्रभो ! क्या अद्वैत विदान्तकी बातें करना बुरा काम है ?'

प्रभुने कुछ मुस्कराते हुए कहा—'बुरा काम कौन बताता है बहुत अच्छा है, किन्तु जिन्होंने भक्ति-पथका अनुसरण किया है, उन्हें इस प्रकारकी सिद्धियों और प्रक्रियाओंके चक्करमें पड़नेका प्रयोजन ही क्या है ?' यह कहकर प्रभु गम्भीर घोष्ठे इस क्लोकको पढ़ने लगे—

> न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोर्जिता ॥ (श्रीमद्वा० ११ । १४ । २० )

प्रभुक्त ऐसी आज्ञा सुनकर मुरारी चुप हो गये । इसपर प्रभुने कहा—'मुरारी ! तुम्हें ब्रह्मकी सिद्धिके लिये प्रक्रियाओंकी शरण लेनेकी क्या आवश्यकता है ! तुम्हारे भगवान् तो जन्मसिद्ध हैं । तुम तो प्रभुके जन्म-जन्मान्तरोंके भक्त हो । हनूमान्के समान तुम्हारा भाव और विष्णह है । तुम साक्षात् हनूमान् ही हो । अपने रूपका तो स्मरण करो ।'

मुरारी रामभक्त थे, प्रभुके स्मरण दिलानेपर वे अपने इष्टदेवका ध्यान करने लगे। उन्हें ऐसा भान हुआ, कि मैं साक्षात् इत्मान् ही हूँ और अपने इष्टदेवके चरणोंमें बैठा हुआ उनकी पूजा कर रहा हूँ। उन्होंने ऊपरको आँखा उठाकर प्रभुकी ओर देखा। उन्हें प्रभुका रूप अपने इष्टदेव सीतारामके ही रूपमें दिखायी देने लगा। अपने इष्टदेवको प्रभुक्ते श्रीविग्रइ-के रूपमें दिखायी राहद कण्ठसे स्तुति करने लगे और बार-बार भूमिपर लोटकर साष्टाङ्ग प्रणाम करने लगे।

प्रभुके वरदान माँगनेकी आज्ञापर हाथ जोड़े हुए मुरारीने अविचल श्रीराम-भक्तिकी ही प्रार्थना की, जिसे प्रभुने उनके मस्तकपर अपने पाद-पद्म रखकर प्रेमपूर्वक प्रदान की।

इसके अनन्तर एक-एक करके सभी भक्तोंकी बारी आयी। अद्भैत, श्रीवास, वासुदेव सभीने प्रभूते अहैत्की भक्तिकी ही प्रार्थना की। हरिदास अपनेको बहुत ही दीन-होन, कंगाल और अधम समझते थे। उन्हें प्रभुके सम्मुख होनेमें सङ्कोच होता था, इसिलये वे सबसे दूर भक्तोंके पीछे छिपे हुए बैठे थे। प्रभूने गम्भीर भावते कहा—'हरिदास ! हरिदास कहाँ है ! उसे हमारे सामने लाओ।' सभी भक्त चारों ओर हरिदासजीको खोजने लगे। हरिदासजी सबसे पीछे सिकुड़े हुए बैठे थे। भक्तींने उन्हें प्रभुके सम्मुख होनेको कहा; किन्त वे तो प्रेममें बेस्थ थे। भक्तोंने उन्हें उठाकर प्रभुके सम्मुख किया । हरिदास को सम्मुख देखकर प्रभ उनसे कहने लगे--- 'हरिदास ! तम अपनेको नीच मत समझो। तम सर्वश्रेष्ठ हो। मेरी-तम्हारी एक ही जाति है। जो तुम्हारा स्मरण-ध्यान करते हैं; वे मानो मेरी हो पूजा करते हैं। मैं सदा ही तुम्हारे साथ रहता हूँ। तुम्हारी पीठपर जब बेंत पड़ रहे थे, तब भी मैं तुम्हारे साथ हो था, वे बेंत तो मेरी ही पीठपर पड़ रहे थे। देख लो, मेरी पीउपर अभीतक निशान बने हुए हैं। सभी भक्तोंके कष्टोंको मैं अपने ऊपर ही झेलता हूँ । इसीलिये भारी-से-भारी कृष्ट पड़नेपर भी भक्त दुखी नहीं होते। कारण कि जो छोग भक्तोंको कष्ट देते हैं। वे मानो मुझे ही कष्ट पहुँचाते हैं। इसोलिये अब मैं दुर्होंका संहार न करके उद्धार करूँगा। तुमने मुझने दुष्टोंके संदारको प्रार्थना नहीं की थी। किन्तु उनकी बुद्धि-शुद्धि और कल्याणकी हो प्रार्थना की थी। इसलिये अब मैं अपने समधर नाम-संकी निद्वारा दुष्टोंका उद्धार कराऊँगा । मेरे इस कार्यमें जाति-वर्ण या ऊँच-नी वका विचार न रहेगा। मेरे नाम-संकीर्तनसे सभी पावन वन सकेंगे। अब तुम अपना अभीष्ट वर मझसे माँगो ११

हाथ जोड़े हुए दीन-भावते हरिदासजीने कहा—'है वर देनेवालोंमें श्रेष्ठ !हे दयालो !हे प्रेमावतार ! यदि आपकी इच्छा मुझे वरदान ही देनेकी है, तो मुझे यही वरदान दीजिये कि मैं सदा दीन-हीन, कंगाल तथा निष्कञ्चन अमानी ही बना रहूँ। मुझे प्रमुक्ते दास होनेके अतिरिक्त अन्य किसी भी प्रकारका अभिमान न हो, मैं सदा वैण्णवींकी पदधूलिको अपने मस्तकका परम भूषण ही समझता रहूँ, वैण्णवींके चरणोंमें मेरी सदा प्रीति बनी रहे। इसी वरदानकी मैं प्रभुके निकटसे याचना करता हूँ।'

इनकी इस प्रकारकी वर-याचनाको सुनकर भक्तमण्डलीमें चतुर्दिक् से आनन्दभ्विन होने लगी। सभी हरिदासजीकी भक्ति-भावनाकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे।

मुकुन्द दत्तले भी पाठक अपिरिचित न होंगे। वे भी वहाँ उपस्थित थे, किन्तु अपनेको प्रभु-दर्शनका अनिधकारी समझकर दूर ही बैठे रो रहे थे। श्रीवास पण्डितने डरते-डरते प्रार्थना की-प्रभो ! ये मुकुन्द आपके अत्यन्त ही प्रिय हैं, इनके ऊपर भी कृपा होनी चाहिये। ये अपनेको प्रभुके दर्शनतकका अधिकारी नहीं समझते।

प्रसुने कुछ रोपके स्वरमें गम्भीर भावसे कहा—'मुकुन्दके ऊपर कृपा नहीं हो सकती। ये अपनेको वैसे तो भक्त करके प्रसिद्ध करते हैं, किन्तु वार्ते सदा तार्किकों सी किया करते हैं। वैष्णव-लीलाओंको पण्डित-समाजमें बैठकर बाजीगरका खेल बताते हैं और अपनेको बड़ा भारी विद्वान् और ज्ञानी समझते हैं। इन्हें भगवान्के दर्शन न हो सकेंगे।'

रोते-रोते मुकुन्दने श्रीवासके द्वारा पुछवायाः हम कभी भी भगवत्-कृपाके अधिकारी न यन सकेंगे ? इनके कहनेपर श्रीवास पण्डितने पूछा— प्रभी! मुकुन्द जिज्ञासा कर रहे हैं कि हम कभी भगवत्-क्रुपाके अधिकारी यन भी सकेंगे ?'

प्रमुने कुछ उपेक्षा-भावते उत्तर देते हुए कहा- 'हाँ, कोटि जन्मोंके बाद अधिकारी वन सकते हो ।' इतना सुनते ही मुक्कन्द आनन्दमें विभोर होकर नृत्य करने लगे और प्रेममें पुलकित होकर गद्गद कण्ठसे यह कहते हुए कि कभी होंगे तो सही। कभी होंगे तो सही। नृत्य करने लगे। वे स्वयं ही कहते जाते, कोटि जन्मोंकी क्या बात है। थोड़े ही कालमें कोटि जन्म बीत जायँगे । बहुत कालमें भी बीताः तो भी तो अन्तमें हमें प्रभु-कृपा प्राप्त हो सकेगी । बस, भगवत-कृपा प्राप्त होनी चाहिये, फिर चाहे वह कभी क्यों न प्राप्त हो १ इनकी ऐसी आनन्द-दशाको देखकर सभी भक्तोंको बड़ा ही आश्चर्य हुआ । वे इनको ऐसी इद निष्ठाको देखकर अवाक रह गये । अपनी इस अविचल निष्ठांसे मुझे खरीद लिया । सचमुच तम परम वैष्णव हो, तुम्हारी ऐसी दृढ़ निष्ठाके कारण मेरी प्रसन्नताका ठिकाना नहीं रहा। तुम भगवत्-कृपाके सर्वश्रेष्ठ अधिकारी हो । तुमने ऐसी बात कहकर मेरे आनन्दको और लक्षों गुणा बढा दिया। मुकन्द तुम्हारे-जैसा धैर्य, तुम्हारी-जैसी उच्च निष्ठा साधारण लोगोंमें होनी अत्यन्त ही कठिन है । तम भगवत-क्रुपाके अधिकारी बन गये । मेरे तेजोमय रूपके दर्शन करो ।' यह कहकर प्रभुने उन्हें अपने तेजोमय रूपके दर्शन कराये और मुकुन्द उस अलैकिक रूपके दर्शनसे मूर्छित होकर पृथ्वीपर गिर पड़े । फिर सभी भक्तोंने अपनी-अपनी भावनाके अनुसार स्थामवर्ण, मुरलीमनोहर, सोताराम, राधाक्रमण, देवी-देवता तथा अन्य भगवत्-रूपोंके प्रमुके शरीरमें दर्शन किये।

د در و<del>وسیده اهامه د</del> در در در در

## भगवद्भावकी समाप्ति

अरष्टपूर्वं हृषितोऽस्मि रष्ट्वा भयेन च प्रव्यधितं मनो मे । तदेव मे दर्शय देव रूपं प्रसीद देवेश जगन्निवास ॥॥

संसारमें यह नियम है, जो मनुष्य जितना बोझ लं जा सकता है, समझदार लोग उसके ऊपर उतना ही बोझ लादते हैं। यदि कोई अज्ञान बश किसीके ऊपर उसकी शक्तिसे अधिक बोझ लाद दे तो या तो वह उस बोझको बीचमें ही गिरा देगा या उससे मूर्छित होकर स्वयं ही भूमिपर गिर पड़ेगा। इसी प्रकार भगवान् अपने सम्पूर्ण तेज अथवा प्रेमको कहीं प्रकट नहीं करते। जहाँ जैसा अधिकारी देखते हैं वहाँ वैसा ही अपना रूप बना लेते हैं। भगवान्के तेजकी तो बात ही दूसरी है, मनुष्योंमें भी जो सदाचारी, तपस्वी, कर्मानछे, संयमी, सच्चित्र तथा तेजस्वी पुरुष होते हैं उनके सामने भी शुद्र प्रकृतिके असंयमी और इन्द्रियलोख्य पुरुष अधिक देर ठहरना कर बातें नहीं कर सकते। उनके तेजके सम्मुख उन्हें अधिक देर ठहरना

<sup>#</sup> भगवान्का विश्वरूप देखनेके अनन्तर अर्जुनने प्रार्थना की —हे देवेश ! हे सम्पूर्ण जगत्के एकमात्र आधार ! आपके इस अर्डीकेक, दिव्य और पिहले कभी न देखे जानेवाले रूपको देखकर मुझे परम प्रसन्नता प्राप्त हुई, किन्तु प्रभो ! अब न जाने क्यों मेरा मन भयसे ब्याकुल-सा हो रहा है । आपके इस अस्खा तेजको अब अधिक सहन करनेमें असमर्थ हूँ। इसल्ये हे कुपालो ! मेरे ऊपर प्रसन्न होकर अपने उसी पुराने रूपको मुझे फिरसे दिखाहये ।

असह्य हो जाता है। किसी विशेष कारणवश उन्हें वहाँ ठहरना भी पड़े तो वह समय भार सा मारूम पड़ता है। इसीलिये भगवान्के अमली तेजके दर्शन तो मायावद्ध जीवको इस पाञ्चभौतिक शरीरसे हो ही नहीं सकते। उन्हें भगवानके मायाविशिष्ट तेजके ही दर्शन होते हैं। तभी तो भगवानने अर्जुनको विश्वरूप दिखानेपर भी पीछेसे सङ्केत कर दिया था। कि यह जो रूप तुझे दिखाया था। यह भी एक प्रकारने मायिक ही है। मायाबद्ध जीवको गुद्ध स्वरूपके दर्शन हो ही कैसे सकते हैं, इतनेपर भी उसके पूर्ण तेजको अधिक देर सहन करनेकी देवताओंतकमें शक्ति नहीं । फिर मनुष्यों-की तो बात ही क्या ? भक्तोंके हृदयमें एक प्रकारकी अपूर्व ज्योति निरन्तर जलती रहती है। किन्तु प्रत्यक्षरूपम उन्हें भी अधिक कालतक भगवानका तेजोमय स्वरूप असह्य हो जाता है। हों, मधुर भावसे तो व निरन्तर अपने प्रियतमके साथ कीड़ा करते ही रहते हैं। वह भाव दूसरा है, उसमें तेज, ऐश्वर्य तथा महत्ताका अभाव होता है। उसके विना तो भक्त जी ही नहीं मकते । वह मधुर भाव ही भक्तोंका सर्वस्व है । उच्च भक्त तो ऐश्वर्य अथवा तेजोमय रूपके दर्शनांकी इच्छा ही नहीं करते । भगवत्-इच्छासे कभी स्वतः ही हो जाय तो यह वात दूसरी है।

प्रभुको भगवन् भावमें पूरे सात प्रहर बीत गये। दिन गया, रात्रिका भी अन्त होनेको आया, किन्तु प्रमुके तेज अथवा ऐश्वर्यमें किसी भी प्रकारका परिवर्तन नहीं दिखायी दिया। भक्त ज्यों-केन्स्यों बैठे थे, न तो कोई कहीं अन्यत्र भोजन करने गया और न कोई पैर फैलाकर सोथा। चारों ओरसे प्रभुको घेरे हुए बैठे ही रहे। रात्रिके अन्त होनेपर प्रभातका समय हो गया। अद्वैतावार्यने देखा, सभी भक्त घबड़ाये हुए से हैं। वे अब अधिक देरतक प्रमुके अलैकिक तेजको सहन नहीं कर सकते। अतः उन्होंने श्रीबास पण्डितके कानमें कहा—हम साधारण संसारी लोग प्रभुके

इस असह्य तेजको और अधिक देरतक सहन करनेमें असमर्थ हैं। अतः कोई ऐसा उपाय करना चाहिये जिससे प्रमुके इस भावका शमन हो जाय ।'

श्रीवास पण्डितको अद्वैताचार्यकी यह सम्मित बहुत ही युक्तियुक्त प्रतीत हुई । उनकी वातका समर्थन करते हुए वे वोले—'हाँ, आप ठीक कहते हैं । इस ऐश्वर्यमय रूपकी अपेक्षा तो हमें गौररूप ही प्रिय है । इस सभी मिलकर प्रभुत्ते प्रार्थना करें कि प्रभो ! अब इस अपने अद्भुत अलैक्ति भावको संवरण कीजिये और हमलोगोंको किर उसी गौररूप दर्शन दीजिये ।' श्रीवासजीकी यह वात सभीको पसंद आयी और सभी हाथ जोड़कर खुति करने लगे—'प्रभो ! अब अपने इस ऐश्वर्यको अपकट कर लीजिये । इस तेजसे हम संसारी जीव जल जायँगे । हममें इसे अधिक काल सहन करनेकी शक्ति नहीं है । अब हमें अपना वही असली गौररूप दिखाइये ।' भक्तोंकी ऐसी प्रार्थना सुनकर प्रभुने बड़े जोरके साथ एक दुंकार मारी । दुंकार मारते ही उन्हें एकदम मूर्छा आ गयी और मूर्छा आनेपर यह कहते हुए कि 'अच्छा तो लो अब हम जाते हैं' अचेतन होकर सिंहासनपरसे भूमिपर गिर पड़े । भक्तोंने जल्दीसे उठाकर प्रभुको एक सुन्दरने आसनपर लिटाया, प्रभु मूर्छित दशामें ज्यों-केन्यों ही पड़े रहे । तिनक भी इधर-उधरको नहीं हिले-डुले ।

प्रभुको मूर्छित देखकर सभी भक्त विविध भाँतिके उपचार करने छो। कोई पंखा लेकर प्रभुको वायु करने छो। सुगन्धित तैल अथवा शीतल लेप प्रभुक्ते मस्तकपर लेपन करने छो, किन्तु प्रभुक्ती मूर्छा भङ्ग नहीं हुई। प्रभुक्ती परीक्षाके निमित्त अद्देत और श्रीवास आदि प्रमुख भक्तोंने प्रभुक्ते सम्पूर्ण शरीरकी परीक्षा की। उनकी नासिकाके सामने बहुत देरतक हाथ एसे रहे, किन्तु साँस विल्कुल चलता हुआ मालूम नहीं पहता था। हाथ-

पैर तथा शरीरके सभी अङ्ग-प्रत्यङ्ग संज्ञाश्चन्य से बने हुए थे। जिस अङ्गको जैसे भी डाल देते, वह वैसे ही पड़ा रहता, किसी प्रकारकी चैतन्यपनेकी चेष्ठा किसी भी अङ्गसे प्रतीत नहीं होती थी। प्रभुकी ऐसी दशा देखकर सभी भक्तोंको वड़ा भारी भयना प्रतीत होने लगा। वे बार-बार प्रभुके इस वाक्यको स्मरण करने लगे—'अच्छा तो लो अब हम जाते हैं।' वहुतने तो इससे अनुमान लगाने लगे कि प्रभु सचमुच हमें छोड़कर चले गये। बहुतने कहने लगे—'यह बात नहीं, वह तो प्रभुके ऐश्वर्य और तेजके सम्यन्धका भाव था, हमारे गौरहिर तो थोड़ी देरमें चैतन्य-लाभ कर लेंगे।' किन्तु उनका यह अनुमान ठीक होता दिखायी नहीं देता था, प्रातःकालसे प्रतीक्षा करते-करते दोपहर हो गया, किन्तु प्रभुकी दशामें कुछ भी परिवर्तन नहीं हुजा। वे उसी भाँति संज्ञाश्चन्य पड़े रहे।

ज्येष्ठका महीना था, भक्तोंको बैठे-बैठे तीस घण्टे हो गये। प्रभुकी दशा देखकर सभी व्याकुल हो रहे थे। सभी उसी भावसे प्रभुको घेरे हुए बैठे थे, न कोई शौच-स्नानको गया और न किसीको भूख-प्यासकी सुधि रही, सभी प्रभुके भावमें अधीर हुए चुपचाप बैठे थे। बहुतोंने तो निश्चय कर लिया था कि यदि प्रभुको चेतना लाभ न हुई तो हम भी यहीं बिना खाये-पीये प्राण त्याग देंगे। इसी उद्देश्यसे वे बिना रोये-पीटे धैयंके साथ प्रभुके चारों ओर बैठे थे। कल प्रातःकाल श्रीवास पण्डितके घरके किवाइ जो बंद किये गये थे, वे ज्यों-की-त्यों बंद ही थे, प्रातःकाल कोई भी कहीं निकलकर बाहर नहीं गया। इस घटनाकी सूचना शचीमाताको भी देना उचित नहीं समझा गया। क्योंकि वहाँ तो प्रायः सब-के-सब अपने-अपने प्राणोंकी बाजी लगाये हुए बैठे थे। इसी बीच एक भक्तने कहा—'अनेकों बार जब प्रभु मूर्छित हुए हैं, तो संकीर्तनकी सुमधुरध्विन सुनकर ही सचेत हुए हैं। क्यों नहीं प्रभुको चैतन्यता लाभ करानेके निमित्त संकीर्तन किया जाय।' यह बात सभीको पसंद आयी और सभी चारों ओरसे प्रभुको

वेरकर संकीतन करने छगे। सभी भक्त अपने कोमल कण्टोंने करुणा सिश्रित स्वरमें ताल स्वरके साथ—वाद्य बजाकर—

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

---इम महामन्त्रका संकीर्तन करने छगे। संकीर्तनकी नवजीवनसञ्जारी। प्राणोंसे भी प्यारी धुनिको सनकर प्रभुके शरीरमें रोमाञ्च ने होने लगे। सभीको प्रभुका शरीर पुरुकित सा प्रतीत होने लगा। अव तो भक्तोंके आनन्दकी सीमा नहीं रही। वे नाम संकीर्तन छोडकर प्रेममें विह्नल हुए पद मंकीर्तन करने लगे। प्रभुके शरीरकी पुनः परीक्षा करनेके निमित्त अद्भैताचार्यने उनकी नासिकापर अपना हाथ रखा। उन्हें श्वानींका गमना-गमन प्रत्यक्ष प्रतीत होने लगा। इतनेमें ही प्रभने एक जोरकी हंकार मारी। हंकारको सनते ही भक्तोंकी विषण्ण मण्डलीमें आनन्दकी बाह सी आ गयी । वे उन्मत्तभावने जोगेंकी जय ध्वनि करने लगे। आकाशक्यापी तुमल ध्वनि के कारण दिशाएँ गूँजने लगीं। भक्तींके पदाघातमे पृथ्वी हिलने लगीः वायु स्थिर सी प्रतीत होने लगी। चारों ओर प्रसन्नता ही प्रसन्नता हा गयी। प्रेममें उन्मत्त होकर कोई नत्य करने लगा, कोई आनन्दके वेगको न सह सकनेके कारण मर्छित होकर गिर पड़ा। कोई शङ्क वजाने लगा, कोई शीतल जल लेकर प्रभुके श्रीमुखमें धीरे-धीरे डालने लगा। इस प्रकार श्रीवामजीका सम्पूर्ण घर उस समय आनन्दका तरङ्गित सागर ही वन गया । जिसमें भक्तोंकी प्रसन्नताकी हिलोरें उठ-उठकर दिशाओंको गुँजाती हुई भीषण शब्द कर रही थीं।

थोड़ी ही देरके अनन्तर प्रभु आँखें मलते हुए निद्रासे जागे हुए मनुप्यकी भाँति उठे और अपने चारों ओर भक्तोंको एकत्रित और बहुत-सी अभिषेककी सामग्रियोंको पड़ी हुई देखकर आश्चर्यके साथ पूछने लगे—- ंहैं) यह क्या है ! हम कहाँ आ गये ! आप सब लोग यहाँ क्यों एकत्रित हैं ! आप सब लोग इस प्रकार विचित्र भावसे यहाँ क्यों बैठे हुए हैं !'

प्रभुक्ते इन प्रश्नोंको सुनकर भक्त एक दूसरेकी ओर देखकर मुसकराने लगे। प्रभुक्ते इन प्रश्नोंका किसीने भी कुछ उत्तर नहीं दिया। इसपर प्रभुने श्रीवाम पण्डितको सम्बोधन करके पूछा—पण्डितजी! बताइये नः असली बात क्या है? हमसे कोई चञ्चलता तो नहीं हो गयी। अचेतना-वस्थामें हमसे कोई अपराध तो नहीं बन गया? मामला क्या है। ठीक-ठीक बताते क्यों नहीं?

अपनी हॅसीको रोकते हुए श्रीवास पण्डित कहने लगे--- अब हमें बहकाइये नहीं । बहुत वननेकी चेष्टा न कीजिये । अब यहाँ कोई बहकने-वाला नहीं है । ?

प्रभुने दुगुना आश्चर्य प्रकट करते हुए कहा—— कैसा बहकाना, बताते क्यों नहीं ? बात क्या है ?'

इसपर बातको टालते हुए श्रीवासजीने कहा--'कुछ नहीं, आप संकीर्तनमें अचेत हो गये थे, इसलिये आपको चैतन्य-लाभ करानेके निमित्त सभी भक्त मिलकर कीर्तन कर रहे थे।'

इस बातको सुनकर कुछ लिजत होते हुए प्रभुने कहा — अच्छा, तो ठीक है। आप लोगोंको हमारे कारण बड़ा कष्ट हुआ। आप मभी लोग हमें क्षमा करें। बहुत समय बीत गया। अब चलकर स्नान-सन्ध्या-वन्दन करना चाहिये। मान्द्रम होता है अभी प्रातःकालीन सन्ध्या भी नहीं हुई। यह सुनकर सभी भक्त स्नान-सन्ध्याके निमित्त गङ्गाजीकी ओर चले गये।



#### प्रेमोन्मत्त अवधूतका पादोदकपान

वाग्भिः स्तुवन्तो मनसा सारन्त-

स्तन्वा नमन्तोऽप्यनिशं न तृप्ताः।

क्ताः श्रवन्नेत्रजलाः समग्र-

मायुईरेरेव समर्पयन्ति॥

( हरि० भ० सु० १८ । ३८ )

\* उन प्रभुके प्यारे भक्तोंका जीवन कैसा होता है ? वे आयुको कैसे विताते हैं उसीका वर्णन है— 'प्रभुके प्यारे भक्त अपनी वाणीसे निरन्तर छुमधुर हिरानामका उच्चारण करते रहते हैं अथवा स्तोत्रोंसे विकिनिहारीकी विरुदावली गाते रहते हैं, मनसे उस मुरली-मनोहरके छुन्दर रूपका चिन्तन करते रहते हैं और शरीरसे उनके लिये सदा दण्ड-मणाम करते रहते हैं । वे सदा विकल्ज-से, पागड-से, अभीर-से तथा अनृत-से ही बने रहते हैं । उनके नेत्रोंसे सदा जल टपकता रहता है, इस प्रकार वे अपनी सम्पूर्ण आयुको श्रोहरि अगवान्के ही निमित्त समर्थण कर देते हैं। (अहा, वे सगवद-भक्त धन्य है )

जिन्हें भगवत्-भिक्तकी प्राप्ति हो गयी है, जो प्रभु प्रेममें मतवाले वन गये हैं, उनके सभी कर्म लोक-बाह्य हो जाते हैं। जो क्रिया किसी उद्देश्यकी पूर्तिके लिये की जाती है, उसे कर्म कहते हैं, किन्तु वैसे ही निरुद्देश्यरूपसे केवल करने के ही निरिद्देश्यरूपसे केवल करने के ही निरिद्देश्यरूपसे केवल करने के ही निरिद्देश्यरूपसे विद्यार्थ होती हैं, उनमें कोई इन्द्रियजन्य सुख-स्वार्थ या कोई उद्देश्य नहीं होता। ये तो वैसे ही निरुद्देश्य भायसे होती हैं। भक्तोंकी सभी चेष्टाएँ इसी प्रकारकी होती हैं, इसीलिये उन्हें कर्म न कहकर लीला ही कहने की प्राचीन परिपार्टी चली आयी है। भक्तोंकी लीलाएँ प्रायः बालकोंकी लीलाओंसे बहुत ही अधिक मिलती-जुलती हैं। जहाँ लोक लजाका भय है, जहाँ किसी वस्तुके प्रति अश्लीलताके कारण घृणाके भाव हैं और जहाँ दूसरोंसे भयकी सम्भवना है, वहाँ असली प्रेम नहीं। विना असली प्रेमके विद्युद्ध लीला हो ही नहीं सकती। अतः लजा, घृणा और भय—ये स्वार्थ-जन्य मोहके घोतक भाव हैं। भक्तोंमें तथा बालकोंमें ये तीनों भाव नहीं होते, तभी उनका हृदय विद्युद्ध कहा जाता है।

प्रेममं उन्मत्त हुआ भक्त कभी तो हँसता है, कभी रोता है, कभी गाता है और कभी संसारकी लोक लाज छोड़कर दिगम्बरवेशसे ताण्डवगृत्य करने लगता है। उसका चलना विचित्र है, वह विलक्षण-भावसे हँसता
है, उसकी चेष्टामें उन्माद है, उसके भाषणमें निर्ध्यकता है और उसकी
भाषा संसारीभाषासे भिन्न ही है। वह बालकोंकी भाँति सबसे प्रेम करता है,
उसे किसीसे भय नहीं, किसी बातकी लजा नहीं, नंगा रहे तो भी वैसा और
वस्त्र पहने रहे तो भी वैसा ही। उसे बाह्य वस्त्रोंकी कुछ अपेक्षा नहीं, वह
संसारके विभिन्निषेषका गुलाम नहीं। अवधूत निस्यानन्दजीकी भी यही
दशा थी। बत्तीस वर्षकी अवस्था होनेपर भी वे सदा बाल्यभावमें ही रहते।
मालतीदेवीके सूखे स्तनोंको मुँहमें लेकर बच्चोंकी भाँति चूसते, अपने हाथसे
दाल-भात नहीं खाते, तनिक तनिक सी यातोंपर नाराज हो जाते और उसी

अण बालकोंकी भाँति हँसने लगते। श्रीवासको पिता कहकर पुकारते और उनसे वचोंकी भाँति हठ करते। गौराङ्ग इन्हें बार-बार समझाते, किन्तु ये किसीकी एक भी नहीं सुनते। सदा प्रेम-बारुणी पान करके उसीके मदमें मत्तासे बने रहते। शरीरका होश नहीं, बस्न गिर गया है, उसे उठानेतककी भी सुध नहीं है। नंगे हो गये हैं तो नंगे ही बाजारमें घूम रहे हैं। खेल कर रहे हैं तो घंटोंतक उसीमें लगे हुए हैं। कभी बालकोंके साथ खेलते, कभी भक्तोंके साथ कीड़ा करते, कभी-कभी गौरको भी अपने बाल-कौत्हल-मे सुखी बनाते। कभी मालतीदेविको ही बात्सल्य-सुख पहुँचाते, इस प्रकार ये सभीको अपनी सरलता, निष्कपटता, महृदयता और बाल-चपलतासे सदा आनन्दित बनाते रहते थे।

एक दिन ये श्रीवास पण्डितके घरके ऑगनमें खड़े ही खड़े कुछ खा रहे थे, इतनेमें ही एक कौआ ठाकुरजीके घृतके दीपपात्रको उठा छे गया। इससे मालतीदेवीको बड़ा दु:ख हुआ। माताको दुखी देखकर ये बालकोंकी भाँति कौएको दुकड़ा दिखाते हुए कहने लगे। बार-बार कौएको पुचकारते हुए गायनके खरमें सिर हिला-हिलाकर कह रहे थे—

कौआ भैया आ जा, दूघ बतासे स्ना जा ।

मेरा दीपक दे जा, अपना टुकडा के जा ॥

अमना बैठी रोवे, ऑसूसे मुँह घोवे ।

उनको धीर बँघाजा, कौआ, भैयाआ जा ॥

दूय बतासे सा जा, आ जा प्यारेआ जा ।

सचमुचमें इनकी बात सुनकर कौआ जल्दीसे आकर उस पीतल्के पात्रको इनके समीप डाल गया। माताको इससे बड़ी प्रसन्नता हुई और वह इनमें ईश्वरभावका अनुभव करने लगी। तब आप बड़े जोरोंसे खिल-खिलाकर हँसने लगे और ताली बजा-बजाकर कहने लगे—

#### प्रेमोन्मत्त अवधूतका पादोदकपान

कौशा मेरा भैया, मेरी प्यारी मैया। मेरा वह प्यारा, बेटा है तुम्हारा॥ मैंने पात्र मँगाया है, उससे जल्द मँगाया है। अब दो मुझे मिठाई, लड्डू बालूसाई॥ माता इनकी इस बाल-चपलतासे बड़ी ही प्रसन्न हुईं। अब आप

जर्दासे घरसे बाहर निकले । बाजारमें होकर पागलोंकी तरह दौड़ते जाते थे, न कछ शरीरका होश है, न रास्तेकी सुधि, किधर जा रहे हैं और कहाँ जा रहे हैं, इसका भी कुछ पता नहीं है। रास्तेमें भागते-भागते लँगोटी खुल गयी, उसे जल्दीसे सिरपर लपेट लिया, अब नंगे-धड़ंगे, दिगम्बर शिवकी भाँति ताण्डव-नृत्य करते जा रहे हैं। रास्तेमें लड़के ताली पीटते हए इनके पीछे दौड़ रहे हैं, किन्तु इन्हें किसीकी कुछ परवा ही नहीं। जोरोंसे चौकडियाँ भर रहे हैं। इस प्रकार विल्कुल नमावस्थामें आप प्रभुके घर पहुँचे । प्रभु उस समय अपनी प्राणेश्वरी विष्णुप्रियाजीके साथ बैठे हुए कुछ प्रेमकी वार्ते कर रहे थे, विष्णप्रिया धीरे-धीरे पान लगा-लगाकर प्रभुको देती जाती थीं और प्रभु उनकी प्रसन्नताके निमित्त बिना कुछ कहे खाते जाते थे। वे कितने पान ला गये होंगे, इसका न तो विष्णुप्रियाजीको ही पता था, न प्रभुको ही। पानका तो बहाना थाः असलमें तो वहाँ प्रेमका खान-पान हो रहा था। इतनेमें ही ये नंगे-धड़ंगे उन्मत्त अवधृत पहुँच गये। आँखें लाल-लाल हो रही हैं। सम्पूर्ण शरीर धूलि-धूमरित हो रहा है। लँगोटी सिरसे लिपटी हुई है। शरीरसे खूब लंबे होनेके कारण दिगम्बर-वेशमें ये दूरसे देवकी तरह दिखायी पडते थे। प्रभके समीप आते ही ये पागलोंकी तरह हुँ-हुँ करने लगे । विष्णुप्रियाजी इन्हें नम्न देखकर जल्दीसे घरमें भाग गयीं और जल्दीसे किवाड़ बंद कर लिये । शचीमाता भीतर बैठी हुई चर्खा चला रही थीं। अपनी बहुको इस प्रकार दौड़ते देखकर उन्होंने जल्दीसे पूछा--- 'क्यों, क्यों क्या हुआ ?'

विष्णुप्रिया मुँहमें वस्त्र देकर हँसने लगीं । माताने समझा निमाईने जरूर कुछ कौत्हल किया है। अतः वे पृछने लगीं—'निमाई यहीं है या याहर चला गया ?'

अपनी हँसीको रोकते हुए हाँफते-हाँफते विष्णुप्रियाजीने कहा— 'अपने बड़े बेटेको तो देखो, आज तो वे सचमुच ही अवधूत वन आये हैं।' यह सुनकर माता बाहर गयीं और निताईकी इस प्रकारकी बाल्स-कीड़ाको देखकर हँसने लगीं।

प्रभुने नित्यानन्दजीसे पूछा— 'श्रीपाद ! आज तुमने यह क्या स्वाँग यना लिया है? यहुत चञ्चलता अच्छी नहीं । जल्दीसे लँगोटी वाँघो ।' किन्तु किसीको लँगोटीकी सुधि हो तब तो उसे बाँघे । उन्हें पता ही नहीं कि लँगोटी कहाँ है और उसे बाँघना कहाँ होगा ? प्रभुने इनकी ऐसी दशा देखकर जल्दीसे अपना पद्द-बस्त्र इनकी कमरमें स्वयं ही बाँघ दिया और हाथ पकड़कर अपने पास विठाकर धीरे-धीरे पूछने लगे— 'श्रीपाद ! कहाँसे आ रहे हो ? तुन्हें हो क्या गया है ? यह धूलि सम्पूर्ण शरीरमें क्यों लगा ली है ?'

श्रीपाद तो मार्क थे, उन्हें शरीरका होश कहाँ, चारों ओर देखते हुए पागलोंकी तरह 'हुँ हुँ' करने लगे। प्रभु इनकी प्रेमकी इतनी ऊँची अवस्थाको देखकर अत्यन्त ही प्रसन्न हुए। उसी समय उन्होंने सभी भक्तोंको बुला लिया। भक्त आ-आकर नित्यानन्दजीके चारों ओर बैठने लगे। प्रभुने नित्यानन्दजीसे प्रार्थना की—'श्रीपाद! अपनी प्रसादी लँगोटी कृपा करके हमें प्रदान कीजिये।' नित्यानन्दजीने जल्दीसे सिरपरसे लँगोटी खोलकर फेंक दी। प्रभुने वह लँगोटी अत्यन्त ही भक्तिभावके साथ सिरपर चढ़ायी और फिर उसके छोटे-छोटे बहुतन्से दुकके किये। सभी भक्तोंको एक-एक दुकड़ा देते हुए प्रभुने कहा—'इस प्रसादी चीरको आप सभी

लोग खूब सुरक्षित रखना। १ प्रभुकी आज्ञा शिरोधार्य करके सभीने उस प्रसादी चीरको गलेमें बाँध लिया, किसी-किसीने उसे मस्तकपर रख लिया—

इसके अनन्तर प्रभुने निताईके पादपद्यों में स्वयं ही सुगन्धित चन्दन-का लेप किया, पुष्प चढ़ाये और उनके चरणोंको अपने हाथोंसे पखारा । निताईका पारोदक सभी भक्तोंको वितरित किया गया । सभीने बड़ी श्रद्धा-भक्तिके साथ उसका पान किया । शेष जो बचा उस सबको प्रभु पान कर गये और पान करते हुए बोले — आज हम कृतकृत्य हुए । आज हमारा जन्म सफल हुआ । आज हमें यथार्थ श्रीकृष्ण-भक्तिकी प्राप्ति हुई । श्रीपादके चरणामृतपानसे आज हम धन्य हुए ।'

इस प्रकार सभी भक्तोंने अपने-अपने भाग्यकी सराहना की। भाग्यकी सराहना तो करनी ही चाहिये, भगवान्की यथार्थ पूजा तो आज ही हुई। भगवान् अपनी पूजाते उतने संतुष्ट नहीं होते, जितने अपने भक्तोंकी पूजाते संतुष्ट होते हैं। उनका तो कथन है, जो केवल मेरे ही भक्त हैं, वे तो भक्त ही नहीं, यथार्थ भक्त तो वही है जो मेरे भक्तोंका भक्त हो। भगवान् स्वयं कहते हैं—

ये में भक्तजनाः पार्थ न में भक्ताश्च ते जनाः। मज्जकानाञ्च ये भक्तास्ते में भक्ततमा मताः॥॥ (आदिपुराण)

क्योंकि भगवान्को तो भक्त ही अत्यन्त प्रिय हैं। जो उनके प्रिय-जनोंकी अवहेलना करके केवल उन्हींका पूजन करेंगे वे उन्हें प्रिय किस

<sup>\*</sup> भगवान् अर्जुनके प्रति कहते हैं— हे पार्थ ! जो मनुष्य मेरे ही भक्त हैं 'वे भक्त नहीं हैं। सर्वोत्तम भक्त तो वे ही हैं जो मेरे भक्तों के भक्त हैं।

प्रकार हो सकेंगे ? इसिल्ये सब प्रकारके आराधनोंसे विष्णु भगवानका आराधन श्रेष्ठ जरूर हैं। किन्तु विष्णु भगवानके आराधनसे भी श्रेष्ठ विष्णु-भक्तोंका आराधन है।

भगवत्-भक्तोंकी महिमा प्रकाशित करनेके निमित्त ही प्रभुने यह लीला की थी। सभी भक्तोंको निताईके पादोदक-पानसे एक प्रकारकी आन्तरिक शान्ति-सी प्रतीत हुई।

अत्र निताईको कुछ-कुछ होश हुआ। वे बालकोंकी भाँति चारों ओर देखते हुए शचीमातासे दीनताके साथ बच्चोंकी तरह कहने लगे—-'अग्मा! वड़ी भृख लगी है, कुछ खानेके लिये दो।' माता यह मुनकर जल्दीसे भीतर गयी और घरकी बनी मुन्दर मिठाई लाकर इनके हाथोंपर रख दी। ये बालकोंकी भाँति जल्दी-जल्दी कुछ खाने लगे, कुछ पृथ्वीपर फेंकने लगे। खाते-खाते ही ये माताके चरण छूनेको दौड़े। माता डरकर जल्दीसे घरमें ग्रुस गयी। इस प्रकार उस दिन निताईने अपनी अद्भुत लीलासे सभीको आनन्दित किया।



अगराधनाना सर्वेषा विष्णोराराधन परम्।
 तस्मात् परतर देवि तदीयाना क्षमर्चनम्॥

( पश्चपुराग )



श्रीनिताई और हरिदासका नाम-प्रचार

# घर-घरमें हरिनामका प्रचार

हरेर्नाम हरेर्नाम हरेर्नामैव केवलम् । कली नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा ॥ ॥

( बृहन्नारदीय पु० ३८ । १२६ )

सत्ययुगमें प्रायः सभी धर्मात्मा पुरुष होते थे। धर्मके कारण ठीक समयपर वर्षा होती थी, योगक्षेमकी किसीको भी चिन्ता नहीं होती थी।

\* किल्युगर्मे हरिनाम, हाँ केवल हरिनाम, अजी, यह बिलकुल ठीक है। एकमात्र हरिनाम ही संसार-सागरसे पार होनेका सर्वोत्तम साथन है। इसके सिवा किल्काक्में दूसरी कोई गित नहीं है; नहीं है; अजी, प्रतिहा करके कहता हूँ, दूसरी कोई गित है ही नहीं।

देश, काल तथा खाद्य पदार्थोंमें पूर्णरूपसे विशुद्धता विराजमान थी। उस समयके लोग ध्यान-प्रधान होते थे। सत्ययुगमें प्रभुप्राप्तिका मुख्य साधन ध्यान ही समझा जाता था। त्रेतायुगमें भोग-सामग्रियोंकी प्रचुरता थी। इसलिये खूब द्रव्य लगाकर उस समय बड़े-बड़े यज्ञ-याग करनेकी ही प्रथा थी। उस समय भगवत-प्राप्तिका मुख्य साधन यज्ञ करना ही समझा जाता था। सकाम तथा निष्काम दोनों ही भावोंके द्विजातिगण यथाशक्ति यज्ञ-याग करते थे। द्वापरमें भोग-सामग्रियोंकी न्यूनता हो गयी। लोगोंके भाव उतने विशुद्ध नहीं रहे। देश, काल तथा खाद्य पदार्थोंकी सामग्रियोंमें भी पवित्रताका सन्देह होने लगा, इसलिये उस समयका प्रधान साधन भगवत्-पूजन तथा आचार-विचार हीमाना गया। कलियुगमें न तो पर्याप्तरूपसे सबके लिये भोग-सामग्री ही है और न अन्य युगोंकी भॉति खाद्य पदार्थोंकी प्रचुरता ही । पवित्र स्थान बुरे लोगोंके निवाससे दूषित हो गये, धर्मस्थान कलहके घर बन गये, लोगोंके हृदयोंमेंसे धर्मके प्रति आस्था जाती रही। लोगोंके अधर्मभावसे वायमण्डल दूषित बन गया । वायुमण्डलके दूषित हो जानेसे देशोंमेंसे पवित्रता चली गयी । काल विपरीत हो गया । सत्पुरुष, सत्शास्त्र तथा सत्सङ्गका सर्वत्र अभाव-सा ही हो गया। ऐसे घोर समयमें भलीभाँति ध्यानः यज्ञ-याग तथा पूजा-पाठका होना भी सबके लिये कठिन हो गया है। इस युगमें तो एक भगवन्नाम ही मुख्य है। #उक्त धार्मिक कृत्योंको जो लोग पवित्रता और सन्निष्ठाके साथ कर सकें वे भले ही करें, किन्तु सर्वसाधारणके लिये सलभा सरल और सर्वश्रेष्ठ साधन भगवन्नाम ही है । भगवन्नामकी ही शरण लेकर कलिकालमें मनुष्य सुगमताके साथ भगवत्-प्राप्तिकी और अग्रसर हो सकता है । इसीलिये कलियुगके सभी महात्माओंने नामके

कृते यद्ध्यायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मस्तैः।
 द्वापरे परिचर्यायां कलौ तद्धरिकोर्तनात्॥
 (श्रीमद्भाः १२। १५ ५२)

कपर बहुत जोर दिया है। महाप्रभु तो नामावतार ही थे। अवतक वे मकोंके ही साथ एकान्त भावसे श्रीवासके घर संकीर्तनकरते थे, अब उन्होंने सभी प्राणियोंको हरिनाम-वितरण करनेका निश्चय किया।

प्रचारका कार्य त्यागी महानुभाव ही कर सकते हैं। भक्तिभाव और भजन-पूजनमें सभीको अधिकार है, किन्तु लोगोंको करनेके लिये शिक्षा देना तो त्यागियोंका ही काम है। उपदेशक या नेता तो त्यागी ही बन सकते हैं। भगवान् बुद्ध राजा बनकर भी धर्मका सङ्गटन कर सकते थे, शंकराचार्य-जैसे परम ज्ञानी महापुरुपको लिंगसंन्यास और दण्डधारणकी क्या आवश्यकता थी? गौरांग महाप्रभु ग्रहस्थी होते हुए भी संकीर्तनका प्रचार कर सकते थे, किन्तु इन सभी महानुभावोंने लोगोंको उपदेश करने-के ही निमित्त संन्यासधर्मको स्वीकार किया। विना संन्यासी बने लोक-विक्षाणका कार्य भलीभाँति हो भी तो नहीं सकता।

प्रभुके भक्तोंमें दो संन्यासी थे, एक तो अवधूत नित्यानन्द और दूसरे महातमा हरिदासजी । अवधूत नित्यानन्दजी तो लिंगसंन्यासी थे । और महातमा हरिदासजी अलिंगसंन्यासी । ब्राह्मणेतर वर्णके लिये संन्यासकी विधि तो है, किन्तु शास्त्रोंमें उनके लिये संन्यासके चिह्नोंका विधान नहीं है, वे विदुरकी भाँति अलिंगसंन्यासी वन सकते हैं या वनमें वास करके वानप्रस्थभमंका आचरण कर सकते हैं, इसीलिये हरिदासजीने किसी भी प्रकारका साधुओंका-सा वेश नहीं बनाया था । प्रभुपाप्तिके लिये किसी प्रकारका बाह्य वेश बनानेकी आवश्यकता भी नहीं है । प्रभु तो अन्तर्यामी हैं, उनसे न तो भीतरके भाव ही लिये हुए हैं और न वे बाहरी चिह्नोंको ही देखकर घोखा खा सकते हैं । चिह्न धारण करना तो एक प्रकारकी लोक-परम्परा है। प्रभु ते नित्यानन्द और हरिदासजीको बलाकर कहा—'अव इस

चै॰ च॰ ख॰ २--१३---

प्रकार एकान्तमें ही संकीर्तन करते रहनेसे काम नहीं चलेगा। अव हमें नगर-नगर और घर-घरमें हिरानामका प्रचार करना होगा। यह काम आप लोगोंके सुपूर्व किया जाता है। आप दोनों ही नवद्वीपके मुहल्ले-मुहल्ले और घर-घरमें जाकर हिरानामका प्रचार करें। लोगोंसे विनय करके, हाथ जोड़ तथा पैर छूकर आपलोग हिरानामकी भिक्षा माँगें। आपलोग हिरानाम-वितरण करते समय पात्रापात्र अथवा छोटे-बड़ेका कुछ भी खयाल न करें। ब्राह्मणसे लेकर चाण्डालगर्यन्त, पण्डितसे लेकर मूर्खतक सवको समान-भावसे हिरानामका उपदेश करें। हिरानामके सभी प्राणी अधिकारी हैं। जो भी जिज्ञासा करें अथवा न भी करे उसीके सामने आपलोग भगवान्ते सुमधुर नामोंका संकीर्तन करें, उससे भी संकीर्तन करनेकी प्रार्थना करें। जाइके श्रीकृष्ण भगवान् आपके इस कार्यमें महायक होंगे।

प्रभुका आदेश पाकर दोनों ही अवधूत परम उहलासके सहित
नवद्वीपमें हरिनाम-वितरण करनेके लिये चले । दोनों एक ही उद्देश्यसं
तथा एक ही कामके लिये साथ-ही-साथ चले थे, किन्तु दोनोंके स्वभावमें
आकाश-पातालका अन्तर था । नित्यानन्दका रङ्ग गोरा था, हरिदास कुछ
काले थे । नित्यानन्द लंबे और कुछ पतले थे, हरिदासजीका शरीर कुछ
स्थूल और ठिगना-सा था । हरिदास गम्भीर प्रकृतिके शान्त पुरुष थे
और नित्यानन्द परम उद्दण्ड और चञ्चल प्रकृतिके । हरिदासकी अवस्था
कुछ ढलने लगी थी, नित्यानन्द अभी पूर्ण खुकक थे । हरिदासजी नम्रतासं
काम छेनेवाले थे, नित्यानन्दजी किसीके बिना छेड़े बात ही नहीं करते थे ।
इस प्रकार यह भिन्न प्रकृतिका जोड़ा नवद्वीपमें नाम-वितरण करने चला ।
वे दोनों घर-घर जाते और वहाँ जोरोंसे कहते—

हरे राम हरे राम गम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हो कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ लोग इन्हें भिस्तारी समझकर भाँति-भाँतिकी भिक्षा लेकर इनके समीप आते । ये कहते हम अन्नके भिस्तारी नहीं हैं हम तो भगवन्नामके भिस्तारी हैं। आपलोग एक वार अपने मुख्यें श्रीहरिके--

श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे मुरारे ! हं नाथ ! नारायण ! वासुद्व !

इन सुमधुर नार्मोका उच्चारण करके हमारे हृदयोंको शीतल कीजिये।
यही हमारे लिये परम भिक्षा है। जो लोग इनके इस प्रकारके मार्मिक
वाक्योंको सुनकर प्रभावान्वित हो जाते और उच्च स्वरंस सभी मिलकर
हरिनार्मोका संकीर्तन करने लगते। इस प्रकार ये एक द्वारसे दूसरे द्वारपर
जाने लगे। ये जहाँ भी जाते लोगोंकी एक बड़ी भीड़ इनके साथ हा
लेती और ये सभीसे उच्च स्वरसे हरिकीर्तन करनेको कहते। सभी लोग
मिलकर इनके पीछे नाम-संकीर्तन करते जाते। इस प्रकार सुहल्ले मुहल्ले
और वाजार-बाजारमें चारों ओर भगवान्के सुमधुर नार्मोकी ही गूँज सुनायी
देने लगी।

नित्यानन्द रास्ते चलते-चलते भी अपनी चञ्चलताको नहीं छोड़ते ये। कभी रास्तेमें साथ चलनेवाले किसी लड़केको धीरेने नौंच लेते, वह चौंककर चारों ओर देखने लगता, तथ ये हँसने लगते। कभी दो लड़कोंके सिरोंको सहसा पकड़कर जल्दीसे उन्हें लड़ा देते। कभी वच्चोंके साथ मिलकर नाचने ही लगते। छोटे-छोटे बच्चोंको द्वारपर जहाँ भी खड़ा देखत उनकी ओर बंदरका सा मुल बनाकर बंदरकी तरह 'खौं-खौं' करके धुड़की देने लगते। बच्चा रोता हुआ अपनी माताकी गोदीमें दौड़ा जाता और ये आगे बढ़ जाते। कोई-कोई आकर इन्हें डाँटता, किन्तु इनके लिये डाँटना और प्यार करना दोनों समान ही था। उसे गुस्सेमें देखकर आप उपेक्षाके भावसे कहते 'कृष्ण-कृष्ण, कहो कृष्ण-कृष्ण' व्यर्थमें जिह्नाको क्यों

कष्ट देते हो। यह कहकर अपने कोकिल-कृजित कमनीय कण्ठसे गायन करने लगते—

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

गुस्सा करनेवालोंका सभी रोष कापूर हो जाता और व भी इनकं साथ मिलकर तन्मयताके साथ श्रीकृष्ण-कीर्तन करने लगते । ये निर्मीकभावसे स्त्रियोंमें युस जाते और उनसे कहते—'माताओ ! में तुम्हारा पुत्र हूँ, पुत्रको इस प्रार्थनाको स्वीकार कर लो । तुम एक वार भगवानका नाम-मंकीर्तन करके मेरे हुद्यको आनन्दित कर दो ।' इनकी इस प्रकार सरल, सरस और निष्कपट प्रार्थनासे सभी माताओंका हुद्य पसीज जाता और वे सभी मिलकर श्रीकृष्ण-कीर्तनमें निमग्न हो जातीं । इस प्रकार ये प्रातःसे लेकर सायंकालपर्यन्त द्वार-द्वार चूमते और संकीर्तनका ग्रुभ सन्देश सभी लोगोंको सुनाते । शामको आकर प्रचारका सभी बृत्तान्त प्रभुको सुनाते । इनकी सफलताकी वार्ते सुनकर प्रभु इनके साहसकी सराहना करते और इन्हें विविध भाँतिसे प्रोत्साहित करते । इन दोनोंको ही नामके प्रचारमें वड़ा हो अधिक आनन्द आता । उसके पीछे ये खाना-पीना सभी कुछ मूल जाते ।

अब तो प्रभुका यश चारों ओर फैलने लगा। दूर-दूरसे लोग प्रभुकं दर्शनको आते। भक्त तो इन्हें साक्षात् भगवान्का अवतार ही बताते, कुछ लोग इन्हें परम भागवत समझकर ही इनका आदर करते। कुछ लोग विद्वान् भक्त समझते और कुछ वैसे ही इनके प्रभावसे प्रभावान्वित होकर स्तुति-पूजा करते। इस प्रकार अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार लोग विविध प्रकारसे इनकी पूजा करने लगे। लोग भाँति-भाँतिके उपहार तथा भेंट प्रभुके लिये लाते। प्रभु उन सक्की प्रसन्तताके निमित्त उन्हें प्रहण कर

लेते । ये घाटमें, बाजारमें जिधर भी निकल जाते उधरके ही लोग खड़े हो जाते और इन्हें विविध प्रकारसे दण्ड-प्रणाम करने लगते । इस प्रकार ज्यों-ज्यों संकीर्तनका प्रचार होने लगा, त्यों-ही-त्यों प्रभुका यश:-सौरभ चारों ओर व्यास होता हुआ दृष्टिगोचर होने लगा । प्रभु सभीसे नम्रतापूर्वक मिलते । बड़ोंको भक्तिभावसे प्रणाम करते, छोटोंसे कुशल-क्षेम पूछते और बरावरबालोंको गलेसे लगाते । मूर्ख-पण्डित, धनी-दरिद्व, ऊँच-नीच तथा छोटे-बड़े सभी प्रकारके लोग प्रभुको आदरकी दृष्टिसे देखने लगे । इधर भक्तोंका उत्साह भी अब अधिकाधिक बढ़ने लगा ।

नित्यानन्दजी और हरिदासजीके प्रतिदिनके प्रचारका प्रभाव प्रत्यक्ष ही दृष्टिगोचर होने लगा । पाठशाला जाते हुए बच्चे उच स्वरंखे हरि-कीर्तन करते हुए जाने लगे । गाय-भैंसींको ले जाते हुए ग्वाले महामन्त्रको गुनगुनाते जाते थे । गङ्गा-स्नानको जाते हुए यात्री हरिकीर्तन करते हुए जाते थे । उत्सव तथा पर्वोमें क्रियाँ मिलकर हरि-नामका ही गायन करती हुई निकलती थीं । लोगोंने पुरुषोंकी तो बात ही क्या, स्त्रियोंतकको बाजारोंमें हरिनाम-संकीर्तन करते तथा जपर हाथ उठाकर प्रेमसे नृत्य करते हुए देखा । चारों ओर ये ही शब्द सुनायी देने लगे—

कृष्ण केशव कृष्ण केशव कृष्ण केशव पाहि माम् । राम राघव राम राघव राम राघव रक्ष माम् ॥ रघुपति राघव राजाराम । पतितपावन सीताराम ॥ हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे । हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे ॥ श्रीकृष्ण ! गोविन्द ! हरे ! मुरारे ! हे नाथ ! नारायण ! बासुदेव !

---

# जगाई-मधाईकी क़ूरता,

### नित्यानन्दकी उनके उद्धारके निमित्त प्रार्थना



किं दुःसहं नु साधूनां विदुषां किमपेक्षितम्। किमकार्यं कर्द्याणां दुस्त्यजं किं धृतात्मनाम्॥\* (श्रीमद्भा०१०।१।५८)

यदि इस स्वार्थपूर्ण संसारमें साधु पुरुषोंका अस्तित्व न होता, यदि इस पृथ्वीको परमार्थी महापुरुष अपनी पद धूलिने पावन न बनाते, यदि इस संसारमें सभी लोग अपने-अपने स्वार्थकी ही बात सोचनेवाले होते तो यह पृथ्वी रीरव-नरकके समान बन जाती। इस दु:खमय जगत्को परमार्थी

# साधु पुरुषों के लिये कौन-सी बात दु:सह है ? विद्वानों को िक स बस्तुकी अपेक्षा है, नीचं पुरुष क्या नहीं कर सकते और पैर्यवान् पुरुषों के िलये कौन-सा काम कठिन है ? अर्थात् महात्मा सब कुछ सहन कर सकते है, असली विद्वान्की िकसी वस्तुकी आवश्यकता ही नहीं रहती, नीच पुरुष अस्यन्त निन्य-से-निन्य कर कर्म भी कर सकते हैं और धैर्यवानों के िलये कोई भी काम कठिन नहीं है।

साधुओंने ही मुखमय बना रखा है, इस निरानन्द जगतुको अपने निःस्वार्थ भावसे महात्माओंने ही आनन्दका खरूप बना रखा है। स्वार्थमें चिन्ता है, बरमार्थमें उल्लास । स्वार्थमें सदा भय ही बना रहता है, परमार्थ-सेवनसे प्रतिदिन अधिकाधिक धेर्य बढता जाता है । स्वार्थमें सने रहनेसे ही दीनता आती है, परमार्थी निर्भीक और निडर होता है। इतना सब होनेपर भी कर पुरुषोंका अस्तित्व रहता ही है। यदि अविचारी पाप कर्म करनेवाले कूर पुरुप न हों, तो महात्माओंकी दया, सहनशीलता, नम्रता, सहिष्णुता, सरलताः परोपकारिता तथा जीवमात्रके प्रति अहैतकी करुणाका प्रकाश किस प्रकार हो ! कूर पुरुष अपनी कृरता करके महापुरुषोंको अवसर देते हैं, कि वे अपनी सद्वृत्तियोंको लोगोंके मम्मुख प्रकट करें, जिनका अनुसरण करके दुखी और चिन्तित पुरुष अपने जीवनको सुखमय और आनन्दमय बना मकें। इसीलिये तो सृष्टिकं आदिमं ही मधु-कैटभ नामके दो राक्षस ही पहले-पहल उत्पन्न हुए। उन्हें मारनेपर ही तो भगवान् मधु-कैटभारि बन सके । रावण न होता तो रामजीके पराक्रमको कौन पहचानता ? पतना न होती तो प्रभुकी असीम दयाञ्जताका परिचय कैसे मिलता ? शिशुपाल यदि गाली देकर भगवान्के हाथसे मरकर मुक्ति-लाभ न करता तो 'क्रोबोऽपि दंवस्य वरण तुल्यः ( अर्थात् भगवान्का क्रोध भी वरदानके ही समान है ) इस महामन्त्रका प्रचार कैसे होता ? अजामिल-जैसा नीच कर्म करनेवाला पापी षुत्रके बहाने 'नारायण' नाम लेकर सद्गति प्राप्त न करता तो भगवन्नामकी इतनी अधिक महिमा किस प्रकार प्रकट होती ? अतः जिस प्रकार संसारको महात्मा और सत्पुरुषांकी आवश्यकता होती है, उसी प्रकार दुष्टोंकी कृरतारे भी उसका बहुत कुछ काम चलता है। भगवान् तो अवतार तब धारण करते हैं जब पृथ्वीपर बहुत-से क़र कर्म करनेवाले पुरुष उत्पन्न हो जाते हैं। करकर्मा पुरुष अपनी करता करनेमें पीछे नहीं हटते और महात्मा अपने परमार्थ और परोपकारके धर्मको नहीं छोड़ते। अन्तमें विजय धर्मकी ही होती है क्योंकि 'यतो धर्मस्ततो जयः ।'

महाप्रभु गौराङ्गदेवके समयमें भी नवद्वीपमें जगाई-मधाई ( जगन्नाथ-माधव ) नामके दो क्रूरकर्मा ब्राह्मण-कुमार निवास करते थे । राष्ट्रसाः किलमाध्रित्य जायन्ते ब्रह्मयोनिषु अर्थात् (किलयुग आनेपर राक्षस लोग ब्राह्मणोंके रूपमें पृथ्वीपर उत्पन्न हो जायँगे ।' शास्त्रके इस वाक्यका प्रत्यक्ष प्रमाण जगाई-मधाई दोनों भाइयोंके जीवनमें दृष्टिगोचर होता था । वे उस समय गौड़श्वरकी ओरचे नदियाके कोतवाल बनाये गये थे । कोतवाल क्या थे, प्रजाका संहार करनेवाले एक प्रकारसे नवद्वीपके बिना छत्रके बादशाह ही थे । इनसे ऐसा कोई भी दुष्कर्म नहीं बचा था, जिसे ये न करते हों । मनुष्यके बिनाशके जितने लक्षण बताये हैं, वे सब इनके नित्य-नैमित्तिक कर्म थे । भगवान्ने विनाशके लक्षण बताये हैं, वे सब इनके नित्य-

> यदा देवेषु वेदेषु गोषु विप्रेषु साधुषु। धर्मे मयि च विद्वेषः स वा आञु विनक्ष्यति॥ (श्रीमद्भा०७।४।२८)

भगवान् कहते हैं—'जिस समय मनुष्य देवताओंसे, वैदिक कमोंसे, गौओंसे, ब्राह्मणोंसे, साधु-महात्माओंसे, धार्मिक कृत्योंसे और मुझसे विद्रेष करने लगता है, तो उसका शीव्र ही नाश हो जाता है।' इनसे कोई भी बात नहीं बची थी। देवताओंके मन्दिरोंमें जाना तो उन्होंने जन्मसे ही नहीं सीखा था, ब्राह्मण होनेपर भी ये वेदका नामतक नहीं जानते थे। मांस तो इनका नित्यप्रतिका भोजन ही था, साधु-ब्राह्मणोंकी अवज्ञा कर देना तो इनके लिये साधारण-सी बात थी। जिसे भी चाहते बाजारमें खड़ा करके जुतोंसे पिटवा देते। किसीका सम्मान करना तो ये जानते ही नहीं थे। अच्छे-अच्छे कर्मकाण्डी और विद्वान् ब्राह्मण इनके नामसे थर-धर कॉपने लगते थे। किसीको इनके सामनेतक जानेकी हिम्मत नहीं होती थी। धर्म किस चिड़ियाका नाम है ओर वह कहाँ रहती है, इसका तो इन्हें पता ही नहीं था। धनिकोंके यहाँ डाका डलवा देना, लोगोंको कत्ल करा देनाः पतित्रताओंके सतीत्वको नष्ट करा देनाः यह तो इनके लिये साधारण-से कार्य थे। न किसीसे सीधी बात करना और न किसीके पास बैठना, बस, खूब मदिरा-पान करके उसीके मदमें मतवाले हुए ये सदा पाप कमोंमें प्रवृत्त रहते थे। ये नगरके काजीको खूब धन दे देते। इसलिये वह भी इनके विरुद्ध कुछ नहीं कहता था। वैसे इनका घर तो भगवती भागीरथीके तटपर ही था, किन्तु ये घरमें नहीं रहते थे, सदा डेरा-तम्ब लेकर एक महल्लेसे दसरे महल्लेमें दौरा करते । अबके इस महल्लेमें इनका डेरा पड़ा है तो अबके उसमें। इसी प्रकार ये मुहल्लेमें दस-दस, बीस-बीस दिन रहते । जिस महरूलेमें इनका डेरा पड जाता। उस मुहल्लेके लोगोंके प्राण सूख जाते। कोई भी इनके सामने होकर नहीं निकलता था। सभी आँख बचाकर निकल जाते। इस प्रकार इनके पाप पराकाष्टापर पहुँच गये थे। उस समय ये नवद्वीपमें अत्याचारोंके लिये रावण-कंसकी तरहः वक्रदन्त-शिशुपालकी तरहः नादिरशाह-गजनीकी तरह तथा डायर-ओडायरकी तरह प्रसिद्ध हो चुके थे।

एक दिन ये मदिराके मदमें उन्मत्त हुए पागर्लोकी माँति प्रलाप-ता करते हुए लाल-लाल आँखें किये कहीं जा रहे थे। राह्नतेमें नित्यानन्दजी और हरिदासजीने इन्हें देखा। इनकी ऐसी शोचनीय और विचित्र दशा देखकर नवद्वीपमें नये ही आये हुए निस्यानन्दजी लोगोंसे पूछने लगे— 'क्यों जी! ये लोग कौन हैं और इस प्रकार पागलोंकी तरह क्यों ककते आ रहे हैं? वेषभुषासे तो ये कोई सम्य पुरुष-से जान पड़ते हैं!'

लोगोंने कुछ सूखी हँसी हँसते हुए उत्तर दिया—'मार्म पड़ता है

अभी आषको इनसे पाला यहीं पड़ा है। तभी ऐसी बातें पूछ रहे हैं। ये यहाँ के साक्षात् यमराज हें। पापियों को भी सम्भवतया यमराज से इतना उर न लगता होगा जितना कि नवद्वीपके नर-नारियों को इन नराधमों से लगता है। इन्होंने जन्म तो ब्राह्मणके घरमें लिया है, किन्तु ये काम चूण्डालों से भी बढ़कर करते हैं। देखना, आप कभी इनके सामने होकर नहीं निकलना। इन्हें साधुओं से बड़ी चिढ़ है। यदि इन्होंने आपलोगों को देख भी लिया तो खैर नहीं है। परदेशी समझकर हमने यह बात आपको ममझा दी है।

लोगोंके मुखसे ऐसी बात सुनकर नित्यानन्दजीको इनके ऊपर दया आयी। वे सोचने लगे-- जो लोग नाममें श्रद्धा रखते हैं और सदा सत्कर्मोंको करनेकी चेष्टा करते रहते हैं, यदि ऐसे लोग हमारे कहनेसे भगवन्नामका कीर्तन करते हैं, इसमें तो हमारे प्रभुकी विशेष बड़ाई नहीं है। प्रशंसाकी बात तो यह है कि ऐसे पापी भी पाप छोड़कर भगवन्नामका आश्रय ग्रहण करके प्रभक्ती शरणमें आ जायँ । भगवन्नामका असली महत्त्व तो तभी प्रकट होगा । ऐसे लोग ही सबसे अधिक ऋपाके पात्र हैं । ऐसे ही लोगोंके लिये तो भगवन्ताम-उपदेशकी परम आवश्यकता है। किसी प्रकार इन लोगोंका उद्धार होना चाहिये। इस प्रकार नित्यानन्दर्जी मन-ही-मन विचार करने लगे। जिस प्राणीके लिये महात्माओंके हृदयमे शभकामना उत्पन्न हो जाय, महात्मा जिसके भलेके लिये विचारने लगें, समझना चाहिये उसका तो कल्याण हो चुका। फिर उसके उद्धारमें देरी नहीं हो सकती । महात्माओंकी यथार्थ इच्छा अथवा सत्संकल्प होते ही **वापी-से-पापी प्राणी भी परम पावन और पुण्यवान वन स**कता है। जब निताईके हृदयमें इन दोनों भाइयोंके उद्धारके निमित्त चिन्ता होने लगी। तभी समझना चाहिये। इनके पापोंके क्षय होनेका समय अत्यन्त ही समीप आ बहुँचा। मानो अब इनका सौभाग्य-सूर्य कुछ ही कालमें उदय होनेवाला हो।

नित्यानन्दजीने अपने मनोगत विचार हरिदासजीपर प्रकट किये। हरिदासजीने कहा—'आप तो बिना सोचे ही वरोंके छत्तेमें हाथ डालना चाहते हैं। अभी सुना नहीं, लोगोंने क्या कहा था ?'

नित्यानन्दजीने कुछ गम्भीरताके साथ कहा—'सुना तो सब कुछ। किन्तु इतनेते ही हमें डर जाना तो न चाहिये। हमें तो भगवन्नामका प्रचार करना है।'

हरिदासजीने कहा— में यह कब कहता हूँ कि भगवन्नामका प्रचार बद कर दीजिये ! चिल्लये, जैसे कर रहे हैं दूसरी ओर चलकर नामका प्रचार करें। इन सोते सिंहोंको जगानेसे क्या लाभ !'

नित्यानन्दर्जाने कहा—'आपकी बात तो ठीक है फिन्तु प्रभुकी तो आज्ञा है कि भगवन्नाम-वितरणमें पात्रापात्रका ध्यान मत रखना, सभीको समानभावसे उपदेश करना। पापी हो या पुण्यात्मा, भगवन्नाम ग्रहण करनेके तो सभी अधिकारी हैं। इसलिये इन्हें भगवन्नामका उपदेश क्यों न किया जावे ?'

हरिदासजीन कुछ नम्रताक स्वरमें कहा— यह तो ठीक है। आपकं सामने जो भी पड़े उसे ही भगवज्ञामका उपदेश करो, किन्तु इन्हींको विशेष- रूपसे उद्देश करके इनके पास चलना ठीक नहीं। इन्हींके पास हठपूर्वक क्यों चला जाय! भगवज्ञामका उपदेश करनेके लिये और भी बहुतने मनुष्य पड़े हैं। उन्हें चलकर उपदेश कीजिये।'

नित्यानन्दजीने कुछ दृद्दताके साथ कहा—ंदेखिये, जो अधिक बीमार होता है, जिसे अन्य रोगियोंकी अपेक्षा ओषधिकी अधिक आवश्यकता होती है, बुद्धिमान् वैद्य सदसे पहले उसी रोगीकी चिकित्सा करता है और उसे ओषधि देकर तब दूसरे रोगीकी नाड़ी देखता है । अन्य लोगोंकी अपेक्षा भगननामकी इन्हीं लोगोंकी अधिक आवश्यकता है। इनके इतने कूर कमोंका भगवन्नामसे ही प्रायश्चित्त हो सकता है। इनकी निष्कृतिका दूसरा कोई मार्ग है ही नहीं। क्यों ठीक है न ? आप मेरी बातसे सहमत हैं न ?

हरिदासजीने कहा— 'जैसी आपकी इच्छा, यदि आप इन्हें ही सबसे अधिक भगवन्नामका अधिकारी समझते हैं तो इसमें कोई आपिरा नहीं। मैं भी आपके साथ चलनेको तैयार हूँ।' यह कहकर हरिदासजी---

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

इस महामन्त्रका अपने सुमधुर कण्ठसे गान करते हुए जगाई-मधाई-के डेरेकी ओर चले। इन दोनोंको बादशाहकी ओरसे थोड़ी-सी फौज भी मिली हुई थी। उसे ये सदा साथ रखते थे। ये दोनों संन्यासी निर्भीक होकर भगवन्नामका गान करते हुए इनके निवास-स्थानके समीप पहुँचे। दैवयोगसे ये दोनों भाई सामने ही सुराके मदमें चूर हुए पकुँगोंपर बैठे थे। इन दोनोंको अपने सामने गायन करते देखकर इनकी ओर ळाल-छाल आँखोंसे देखते हुए वे लोग बोले— 'तुमलोग कीन हो और क्या चाहते हो ?'

नित्यानन्दजीने बड़े मधुर खरमें कहा---

कृष्ण कही, कृष्ण मजी, तेहु कृष्ण नाम । कृष्ण माता, कृष्ण पिता, कृष्ण धन प्राण ॥

इसके अनन्तर वे कहने लगे—'हम भिक्षुक हैं, आपसे भिक्षा माँगने आये हैं, आप अपने मुखसे—

श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारे । हे नाम नारायण वासुदेव ॥
—भगबान्के इन मधुर नार्मोका उच्चारण करें, यही इसलोगोंकी

भिक्षा है। ' इतना सुनते ही ये दोनों भाई मारे क्रोधके लाल हो गये और जल्दीसे उठकर इनकी ओर झपटे। झपटते हुए उन्होंने कहा—'कोई है नहीं, इन दोनों बदमाशोंको पकड़ तो लो।' वस, इतना सुनना था कि नित्यानन्दजीने वहाँसे दोड़ लगाया। हरिदासजी भी हाँफते हुए उनके पीछे दौड़ने लगे, किन्तु शरीरसे स्थूल और अधिक अवस्था होनेके कारण वे दुबले-पतले चञ्चल युवक निताईके साथ कैसे दोड़ सकते थे! नित्यानन्दजीने उनकी बाँहको कसकर पकड़ लिया और उन्हें घसीटते हुए दौड़ने लगे। हरिदासजी किदरते हुए नित्यानन्दजीके साथ जा रहे थे। जगाई-मधाईके नौकर कुछ दूर तो इन्हें पकड़नेके लिये दौड़, फिर वे यह सोचकर लैट गये, कि ये तो नशेमें ऐसे वकते ही रहते हैं, इम इन साधुओंको पकड़कर क्या पावेंगे! उन्होंने इन दोनोंका बहुत दूरतक पीछा नहीं किया।

हरिदासजी हाँफ रहे थे, वे बार-बार पीछे देखते जाते थे। अन्तर्में वे बहुत ही अधिक थक गये। छुँझलाकर नित्यानन्दजीसे बोले—'अजी, अब तो छोड़ दो, दम तो निकला जाता है, क्या प्राण लेकर ही छोड़ोंगे? आपने तो मेरी कलाई इतनी कसकर पकड़ ली है कि दर्दके मारे मरा जाता हूँ। अब तो कोई पीछे भी नहीं आ रहा है।'

नित्यानन्दजीने भागते-भागते कहा—'थोड़ी-सी हिम्मत और करो। बस, इस अगले तालावतककी ही तो बात है।'

हरिदासजीने कुछ क्षोभके साथ कहा—'भाइमें गया आपका तालाव ! यहाँ तो प्राणोंपर बीत रही हैं, आपको तालाव स्झ रहा है। छोड़ो मेरा हाथ !' यह कहकर बूढ़े हरिदासजीने जोरसे एक झटका दिया किन्तु भला निताईसे वे बाँह कैंसे छुड़ा सकते थे ? तब तो नित्यानन्दजी हँसकर खड़े हो गये। हरिदासजी बेहोश होकर जमीनपर गिर पड़े। जोरोंसे साँस लेते हुए कहने लगे—रहने भी दीजिये, आप तो सदा चञ्चलता ही

करते रहते हैं। मैंने पहले ही मना किया था। आप माने ही नहीं। एक नो जिह करके वहाँ गये और दूसरे मुझे खींच-खींचकर अधमरा कर दिया।

हॅसते हुए नित्यानन्दजीने कहा— आपकी ही सम्मतिसे तो हम गये थे। यदि आप सम्मति न देते तो हम क्यों जाते ! आप ही तो हम दोनोंमें बुजुर्ग हैं।

हरिदासजीने कुछ रोषमें आकर कहा—'बुजुर्ग हैं पत्थर! मेरी सम्मतिसे गये थे तो वहाँसे भाग क्यों आये! तब मेरी सम्मति क्यों नहीं ली?'

जोरोंस हँसते हुए नित्यानन्दजीने कहा—-थाद उस समय आपकी सम्मितिकी प्रतीक्षा करता, तो सब मामला साफ ही हो जाता।' इस प्रकार आपसमें एक दूसरेको प्रेमके साथ ताने देते हुए ये दोनों प्रभुके निकट यहुँचे। उस समय प्रभु भक्तोंके साथ बैठे श्रीकृष्ण-कथा कह रहे थे। इन दोनों प्रचारक तपस्वियोंको देखकर वे प्रसन्नता प्रकट करते हुए कहने लगे—'लो, भाई! युगल-जोड़ी आ गयी। प्रचारक-मण्डलके मुखिया आ गये। अब आपलोग इनके मुखसे नगर-प्रचारका वृत्तान्त सुनिये।'

प्रभुके ऐसा कहनेपर हरिदासजीने कहा—'प्रभी ! श्रीपाद नित्यानन्द-जी बड़ी चञ्चळता करते हैं, इन्हें आप समझा दीजिये कि थोड़ी कम चञ्चळता किया करें।'

प्रभुने पूछा—'क्यों-क्यों ? बात क्या है, क्या हुआ ? आज कोई नयी चञ्चलता कर डाली क्या ? हाँ, आज आपलोग दोनों ही बहुत अके हुए-से माल्म पड़ते हैं। सब सुनाइये ?'

प्रभुके पूछनेपर हरिदासजीने सब दृत्तान्त सुनाते हुए कहा—'छोर्गोने बार-बार उन दोनों भाइयोंके पास जानेसे मना किया था, किन्तु वे माने दी नहीं। जब उन्होंने डाँट लगायी तब वहाँसे बालकोंकी भाँति भाग छूटे। लोग कह रहे थे, अब कीर्तनवालोंकी खैर नहीं। ये राक्षस-भाई सभी कीर्तनवालोंको बँधवा मॅगावेंगे। लोग परस्परमें ऐसी ही वार्ते कह रहे थे।'

हरिदामजीकी बात सुनकर हॅसते हुए प्रभुने नित्यानन्दजीसे कहा—-'श्रीपाद ! उन लोगोंके समीप जानेकी आपको क्या आवश्यकता थी ? योड़ी कम चञ्चलता किया कीजिये । ऐसा चाञ्चल्य किस कामका ?'

कुछ बनावटी प्रम-कोप प्रदर्शित करते हुए निस्पानन्दजीने कहा— इस प्रकार मुझसे आपका यह काम नहीं होनेका। आप तो घरमें बैठे रहते हैं, आपको नगर-प्रचारकी कठिनाइयोंका क्या पता ? एक बार तो कहते हैं सभीको नामका प्रचार करो। ब्राह्मणसे चाण्डालपर्यन्त और पापीसे लेकर पुण्यात्मातक सभी भगवन्नामके अधिकारी हैं और अब कहते हैं, उनके पास क्यों गये ? सबसे बड़े अधिकारी तो वही हैं। इम तो जन्मसे ही घर-यार छोड़कर दुकड़े मांगते फिरते हैं) हमारा उद्धार करनेमें आपकी कौन-नी बड़ाई है ? आपका पतित पावन नाम तो तभी सार्थक हो सकता है, जब ऐसे ऐसे भयंकर कृर कर्म करनेवाले पापियोंका उद्धार करें। अब यों धरमें बैठे रहनेसे काम न चलेगा। ऐसे घोर पापियोंको जबतक हरि-नामकी शरणमें लाकर भक्त न बनावेंगे, तबतक लोग हरि-नामका महत्त्व ही कैंमे समझ सकेंगे ?'

कुछ हँसते हुए प्रभु भक्तोंसे कहने लगे—'श्रीपादको जिनके उदारकी इतनी भारी चिन्ता है, वे महाभागवत पुरुष कौन हैं ?'

पासद्दीमें बैठे हुए श्रीवास और गङ्गादास भक्तोंने कदा—प्यभो ! वे महाभागवत नहीं हैं, वे तो ब्राह्मण-कुल-कण्टक अत्यन्त ही क्रूर प्रकृतिके राक्षस हैं। सम्पूर्ण नगरमें उनका आतङ्क छाया हुआ है।' यह कहकर उन लोगोंने जगाई-मधाईकी बहुतसी क्रूरताओंका वर्णन किया।

प्रभुने हँसते हुए कहा---ध्अव वे कितने दि**नों**तक *कू*रता कर सकते हैं ∤श्रीपादके जिन्हें दर्शन हो चुके और इनके मनमें जिनके उद्धारका विचार आ चुका, वे क्या फिर पापी ही बने रह सकते हैं ? श्रीपाद जिसे चाहे उसे भक्त बना सकते हैं, फिर चाहे वह कितना भी बड़ा पापी क्यों न हो !'

इस प्रकार निताईने संकेतसे ही प्रभुके समीप जगाई-मधाईके उद्धारकी प्रार्थना कर दी और प्रभुने भी मंकेतद्वारा ही उन्हें उन दोनों भाइयोंके उद्धारका आश्वासन दिला दिया। सचमुच महात्माओंके द्वदयोंमें दूसरोंके प्रति स्वाभाविक ही दया उत्पन्न हो जाती है। उनके समीप आकर कोई दयाकी प्रार्थना करे तभी वे दया करें यह बात नहीं है, किन्तु उनका स्वभाव ही ऐसा होता है कि बिना कहे ही वे दीन दुल्वियोंपर दया करते रहते हैं। बिना दया किये वे रह ही नहीं सकते। जैसे कि नीतिकारोंने कहा है—

पद्माकरं दिनकरो विकचं करोति चन्द्रो विकासयित कैरवचक्रवातम् । नाभ्यर्थितो जलधरोऽपि जलं ददाति सन्तः स्वयं परहितेषु कृताभियोगाः॥ (भर्त्तहरि० नी० २० ७४)

रात्रिके दुःखसे सिकुड़े हुए कमल मरीचिमाली भगवान् भुवन भास्करके समीप अपना दुखड़ा रोनेके लिये नहीं जाते, विना कहे ही कमल-बन्धु भगवान् दिवाकर उनके दुःखोंको दूर करके उन्हें विकसित कर देते हैं। कुमुदिनीकी लजासे अवगुण्डित कलिकाको कलानाथ भगवान् शशधर स्वयं ही प्रस्कृटित कर देते हैं। बिना याचनाके ही जलसे भरे हुए मेघ अपने सम्पूर्ण जलको वरसाकर प्राणियोंके दुःखको दूर करते हैं। इसी प्रकार महान् संतगण भी स्वयं ही दूसरोंके उपकारके निमित्त सदा कुछ-न-कुछ उद्योग करते ही रहते हैं। परोपकार करना उनका स्वभाव ही बन जाता है। जैसे सभी प्राणी जानमें, अनजानमें स्वांस लेते ही रहते हैं, उसी प्रकार संत-महात्मा जो-जो भी चेष्टा करते हैं, वे सभी लोक कल्याणकारी ही होती हैं।

जगाई-मधाई-उद्धार

# जगाई-मधाईका उद्धार

साधूनां दर्शनं पुण्यं तीर्थभूता हि साधवः। कालेन फलते तीर्थं सद्यः साधुसमागमः॥#

(सु०र० मां० ९०। ७)

सचमुचमें जिसका हृदय कोमल है, जो सभी प्राणियोंको प्रेमकी हृष्टिसे देखता है, जिसकी बुद्धि घृणा और द्वेपके कारण मिलन नहीं हो गयी है, परोपकार करना जिसका व्यसन ही बन गया है, ऐसा साधु पुरुष यदि सच्चे हृदयसे किसो घोर पापी-से-पापीका भी कल्याण चाहे तो उसके धर्मारमा बननेमें सन्देह ही नहीं। महात्माओंकी स्वाभाविक इच्छा अमोध होती है, यदि वे प्रसन्नतापूर्वक किसीकी ओर देखभर लें, वस, उसी समय उसका बेड़ा पार है। साधुओं के साथ खोटी बुद्धिसे किया हुआ संग भो व्यर्थ नहीं जाता। साधुओं के देख रखनेवालोंका भी कल्याण ही होते देखा गया है, यदि पापाके ऊपर किसी अपराधके कारण कभी कोध न करनेवाले महात्माओंको देवात कोध आ गया तब तो उसका सर्वस्व ही नावा हो जाता है, किन्तु प्रायः महात्माओंको कोध कभी नाममात्रको ही आता है, वे अपने अहित करनेवालेका भी सदा हित ही करते हैं। प्रहार करनेपर भी वे वृक्षोंकी भाँति सुस्वादु फल ही प्रदान करते हैं। क्यार करनेपर भी वे वृक्षोंकी भाँति सुस्वादु फल ही प्रदान करते हैं। क्यार करनेपर भी वे वृक्षोंकी भाँति सुस्वादु फल ही प्रदान करते हैं। क्यार करनेपर भी वे वृक्षोंकी भाँति सुस्वादु फल ही प्रदान करते हैं।

\* साधुओं का श्ररीर ही तीर्थस्वरूप है, उनके दर्शनों से ही पुण्य होता है। साधुओं में और तीर्थों में एक बड़ा भारी अन्तर है, तीर्थों में जानेका फल ते कालान्तरमें मिलता है, किन्तु साधुओं के समागमका फल तत्काल ही मिल जाता है। अतः सच्चे साधुओं का सत्संग तो बहुत दूरकी बात है, उनका दर्शन ही कोटि तीर्थों से अधिक होता है।

चै० च० ख० २---१४---

इतने घोर पापी दोनों भाई जगाई-मधाईके ऊपर नित्यानन्दजीकी कृपा हो गयी, उनके हृदयमें इन दोनोंके उद्धारके निमित्त चिन्ता हो उठी, मानो इन दोनोंके पापोंके अन्त होनेका समय आ गया। जिस दिन इन दोनोंको अवभूत नित्यानन्द और महारमा हरिदासजीके दर्शन हुए, उसी दिन इनके सुभ दिनोंका श्रीगणेश हो गया। संयोगवश अवके उन्होंने उसी मुहल्लेमें अपना डेरा डाला, जहाँ महाप्रभुका घर था। मुहल्लेके सभी छोग डर गये। एक दूसरेसे कहने लगे—'अब इन कीर्तनवालोंपर आपित आयी। ये दोनों राक्षस भाई जरूर कीर्तन करनेवालोंसे छेड़खानी करेंगे।' कोई कोई कीर्तन-विरोधी कहने लगे—'अजी! अच्छा है। ये कीर्तनवाले रात्रिभर सोने ही नहीं देते। इनके कोलाहलके कारण रात्रिमें नींद ही नहीं आती। अच्छा है अब मुखसे तो सो सकेंगे।' कोई-कोई अपने अनुमानसे कहने—'बहुत सम्भव है अब ये कीर्तन करनेवाले लोग स्वयं ही कीर्तन बंद कर देंगे और न बंद करेंगे तो अपने नियेशा मजा चलेंगे।' इस प्रकार लोग भाँति-गाँतिन तर्क वितर्क करने लगे!

प्रभुका घर गङ्गाजीके समीप ही था। जिस घाटपर प्रभु स्नान करने जाते, उसीके रास्तेमें इन दोनों क्रूरकर्मा भाइयोंका डेरा पड़ा हुआ था। इनके डरके कारण गङ्गा-स्नानके निमित्त अकेला तो कोई जाता ही नहीं था। दस-धीस आदमी साथ मिलकर घाटपर स्नान करने जाते। रात्रिमें तो कोई अपने घरके बाहर निकलता ही नहीं था, कारण कि ये दोनों भाई नशेमें उन्मत्त होकर इधर-उधर घूमते और जिसे भी पाते, उसीपर प्रहार कर बैठते। इसलिथे शाम होते ही जैसे पक्षी अपने अपने घोंसलींमें धुस जाते हैं और फिर प्रात:काल ही उसमेंसे निकलते हैं, उसी प्रकार उस मुहंस्लेके लोग सूर्यास्तके बाद मूलकर भी घरसे बाहर नहीं होते। क्योंकि इनकी क्रूरता और नशंसतासे सभी लोग परिचित थे।

शामको नियमितरूपसे भक्त संकीर्तन करते थे और कभी-कभी तो

रात्रिभर संकर्तिन होता रहता था। इन दोनोंके डेरा डालनेपर भी संकर्तिन ज्यों-का-त्यों ही होता रहा। रात्रिमें सभी भक्त एकत्रित हुए और उसी प्रकार लय एवं ध्वनिके साथ खोल, मृदङ्ग, करताल और मजीरा आदि वाधोंसहित भगवान्के सुमधुर नामोंका संकीर्तन होने लगा।

संकीर्तनकी त्रितापहारी, अनन्त अवसंहारी, सुमधुर ध्वनि इन दोनों 'भाइयोंके कानोंमें भी पड़ी । ये दोनों शराबके मदमें तो चूर थे ही। उस कर्णाप्रेय ध्वनिके श्रवणमात्रते और अधिक उन्मत्त हो गये । गर्मियोंके दिन थे, बाहर अपने पलंगोंपर पडे हुए ये कीर्तनके जगत-पावनकारी रसामृतका पान करने लगे। कभी तो ये बेस्थ होकर हंकार मारने लगते, कभी पड़े-पड़े ही 'अहा-अहा' इस प्रकार कहने लगते । कभी भावावेशमें आकर कीर्तनकी लयके साथ उठकर नृत्य करने लगते । इस प्रकार ये संकीर्तनके माहात्म्यको विना जाने ही केवल उसके श्रवणनात्रसे ही पागल से हो गये। एक दिन दूरमें कीर्तनकी ध्वनि सुनकर हो इनके हृदयको कठोरता बहुत कुछ जातो रही। भला जिस हृदयमें कणोंके द्वारा भगवन्नामका प्रवेश हो चुका है वहाँपर कठोरता रह ही कैसे सकती है ? संक्रीर्तन अवण करते-करते ही ये दोनों भाई सो गये। प्रातःकाल जब जगे तो इन्होंने भक्तोंको घाटकी ओर गङ्गास्नानके निमित्त जाते हुए देखा । महाप्रभु भी उधरसे ही जा रहे थे । इन्होंने यह सब तो पहले ही सुन रखा था कि प्रभु ही संकीर्तनके जीवनदाता हैं। अतः प्रभुको देखते ही इन्होंने कुछ गर्वित स्वरमें प्रसन्नताके साथ कहा-'निमाई पण्डित ! रात्रिमें तो बड़ा सन्दर गाना गा रहे थे, क्या 'मंगल-चण्डी' के गीत थे ? एक दिन अपने सभी साथियोंके सहित हमारे यहाँ भी गान करो । तुम जो-जो सामग्री बताओंगे वह सब हम मँगा देंगे । एक दिन जरूर हमारे यहाँ चण्डीमंगल होना चाहिये । हमें तुम्हारे गीत बहुत भले मालूम पड़ते हैं।' भगवनाम-संकीर्तनका कैसा विलक्षण प्रभाव है। केवल अनिच्छापूर्वक श्रवण करनेका यह फल है, कि जो दोनों भाई किसीसे सीधे बातें ही करना नहीं जानते थे, वे ही महाप्रभुसे अपने यहाँ गायन करनेकी प्रार्थना करने लगे । प्रभुने इनकी बातोंका कुछ भी उत्तर नहीं दिया । वे उपेक्षा करके आगे चले गये ।

तीसरे पहर सभी भक्त प्रभुके घर एकत्रित हुए । सभीने प्रभुके प्रार्थना की—प्रभो ! इन दोनों भाइयोंका अब अवश्य ही उद्धार होना चाहिये। अब यही इनके उद्धारके निमित्त सुअवसर है। तभी लोगोंको संकीर्तनका महस्व जान पड़ेगा एवं आपका पतितपावन और दीनवन्धु नाम सार्थक हो सकेगा।

प्रभुने मुस्कराते हुए कहा—'भक्तवृन्द ! जिनके उद्धारके निर्मिष आप सब लोग इतने 'चिन्तित हैं, जिनकी मंगल-कामनाके लिये आप सभीके हुद्वोंमें इतनी अधिक इच्छा है, उनका तो उद्धार अब हुआ ही समझो। अब उनके उद्धारमें क्या देरी है ! जिन्हें श्रीपादके दर्शनोंका सौभाग्य प्राप्त हो चुका, वे पापी रह ही कैसे सकते हैं ! श्रीपादके दर्शन ब्यर्थ कभी नहीं जाते। ये उनका कल्याण अवस्य करेंगे।' प्रभुके ऐसे भाश्वासन-वाक्य मुनकर मक्त अपने-अपने स्थानोंको चले गये।

एक दिन रात्रिके समय नित्यानन्दजी महाप्रभुके घरकी ओर आ
रहे थे। निताईने जान-बूझकर, केवल उन दोनों भाइयोंके उद्धारके निमित्त
ही रात्रिमें उधरसे आनेकी बात सोची थी। ये धारे-धीरे भगवन्नामका
उच्चारण करते हुए इनके डेरेके सामने होकर ही निकले। उस समय ये
दोनों शराबके नशेमें चूर हुए बैठे थे। नित्यानन्दको रात्रिमें उधरसे जाते
देखकर लाल आँखें किये हुए मदिराकी बेहोशीमें मधाईने पूछा—'कीन जा
रहा है ?' नित्यानन्दजी भला क्यों उत्तर देनेवाले थे, वे चुप ही रहे, इसपर
उसने डाँटकर जोरोंसे कहा—'अरे, कीन जा रहा है ? बोलता क्यों नहीं!'

इसपर नित्यानन्दजी ने निर्भीक भावसे कहा-- 'क्यों, हम हैं, क्या

कहते हो ?' मधाईने कहा—'तुम कौन हो ? अपना नाम बताओ और इस समय रात्रिमें कहाँ जा रहे हो ?' नित्यानन्दजीने सरलताके साथ कुछ विनोदके लहजेमें कहा—'प्रमुके यहाँ संकीर्तन करने जा रहे हैं) हमारा नाम है 'अवधूत'।'

अवधूत नामको सुनकर ही मधाई चिंदु गया। उसने कहा-'अवधूतः अवधूत बड़ा विचित्र नाम है। अवधूत तो नाम नहीं होताः क्यों बे बदमाश ! हमसे दिल्लगी करता है !' यह कहकर उस अविचारी मदोन्मत्तने पासमें पड़े हए एक घड़ेके दुकड़ेको उठाकर नित्यानन्दजीके सिरमें जोरोंसे मारा। वह खपड़ा इतने जोरसे निताईके सिरमें लगा कि सिरमें लगते ही उसके दकडे-दकडे हो गये। एक दकड़ा निताईके माथेमें भी गड़ गया। खपड़ेके गड़ जानेसे मस्तकसे रक्तकी धारा-सी बहुने लगी। नित्यानन्दजीका सम्पूर्ण शरीर रक्तसे लथपथ हो गया। उनके सभी वस्त्र रक्तरिवत हो गये। इसपर भी नित्यानन्द जीको उसके उत्पर क्रोध नहीं आया और वे आनन्दके साथ नृत्य करते हुए भगवन्नामका गान करने लगे। वे इनके ऊपर दया दर्शाते हुए रो-रोकर प्रभुसे प्रार्थना करने लगे-- प्रभो ! इस शरीरमें जो आघात हुआ, उसकी मुझे कुछ भी चिन्ता नहीं, किन्त इन ब्राह्मण-क्रमारोंकी ऐसी दुर्दशा अब मुझसे नहीं देखी जाती। इनकी इस शोचनीय अवस्थाके स्मरणमात्रसे मेरा हृदय विदीर्ण हुआ जाता है, हे दया हो ! अब तो इनकी रक्षा करो ! अब तो इनकी निष्क्रतिका उपाय बता दो।'

नित्यानन्दजीको इस प्रकार प्रेममें नृत्य करते देखकर मधाई और अधिक चिढ़ गया। इसपर वह इनके ऊपर दूसरी बार प्रहार करनेको उद्यत हुआ। इसपर जगाईने उसे बीचमें ही रोक दिया। मधाईकी अपेक्षा जगाई कुछ कोमल प्रकृतिका और दयावान् था, उसे नित्यानन्दजीकी इस द्यापर बड़ी दया आयी। प्रहार करनेवालेपर भी कोध न करके वे

आनन्दके सिंहत तृत्य कर रहे हैं और उलटे अपने अपराधीके कल्याणके निमित्त प्रभुसे प्रार्थना कर रहे हैं, इस बातसे जगाईका हुदय पसीज उठा। उसने मधाईको रोकते हुए कहा—'तुम यह क्या कर रहे हो १ एक संन्यासीको विना जाने पूछे मार रहे हो। यह अच्छी बात नहीं है।'

लाल-लाल आँखोंसे चारों ओर देखते हुए मधाईने क**हा—'यह** अपना सीधी तरह नाम-गाँव ही नहीं बताता।'

सरलताके स्वरमें जगाईने कहा--- 'यह परदेशी संन्यासी अपना नाम-गाँव क्या बतावे ? देखते नहीं अवधत है। माँगकर खाता होगा। इधर-उधर पड़ा रहता होगा।' जगाईके इस प्रकार निवारण करनेपर मधाई शान्त हुआ । उसने दूसरी बार नित्यानन्दजीयर प्रहार नहीं किया । नित्यानन्दजी आनन्दमें उन्मत्त हुए नृत्य कर रहे थे। माथेने रक्तका पनाला-सा बह रहा था। वहाँकी सम्पूर्ण पृथ्वी रक्तते भीग गयी थी। लोगोंने जल्दीसे जाकर यह संवाद महाप्रभुको दिया। उस समय महाप्रभु भक्तोंके सहित कीर्तन आरम्भ करनेहीवाले थे। नित्यानन्दजीके प्रहारकी बात सनकर अब इनसे नहीं रहा गया । ये नित्यानन्दजीको प्राणींसे भी अधिक प्यार करते थे । निःयानन्दजीकी विपत्तिका समाचार सुनकर ये एकदम उठ पड़े और दौड़ते हुए घटनास्थलपर आये । इनके पीछे सभी भक्त भी ज्यों केन्यों ही उठे हुए चले आये। किसीके गलेमें ढोलकी लटक रही थी, किसीके कमरसे मृदंग बँधा था, कोई पखावज लिये था, किसीके दोनों हाथोंमें करताल थी और बहुतोंके हाथोंमें मजीरा ही थे। प्रभुने देखा नित्यानन्दजी आनन्दके उद्रेकमें प्रेमसे उन्मत्तकी भाँति नृत्य कर रहे हैं। उनके मस्तकसे रक्तकी धार बह रही है, उनका सम्पूर्ण शरीर रक्तरिखत हो रहा है। शरीरमेंसे रक्त टप टप नीचे टपक रहा है, उनके नीचेकी सम्पूर्ण पृथ्वी रक्तके कारण लाल हो गयी है। ऐसी दशामें भी भगवानके मधुर नामोंका कीर्तन कर रहे हैं ! नित्यानन्दजीके रक्तप्रवाहको देखकर प्रभुका खून उवलने लगा, उस समय वे अपनी सब प्रतिज्ञा भूल गये और आकाशकी ओर देखकर जोरींडे

हुंकार मारते हुए 'चक-चक' इस प्रकार कहने लगे। मानो इन दोनों पापियोंके संहारके निमित्त वे सदर्शन चक्रका आह्वान कर रहे हैं। प्रभको इस प्रकार क्रोधाविष्ट देखकर नित्यानन्दजीने उनसे विनीत भावसे कहा-'प्रभो ! अपनी प्रतिज्ञा स्मरण कीजिये, इन पापियोंके प्रति जो आपके हृदयमें क्रोध उत्पन्न हो आया है, उसे दूर कीजिये। जब आप ही पापियोंके ऊपर दया न करके क्रोध करेंगे तो इनका उद्धार कैसे होगा ? आप तो पापसंदारी हैं। आपका नाम तो पतितपावन है। आप तो दीनानाथ हैं। इनके बराबर दीन, हीन, पतित आपको उद्धारके निमित्त कहाँ मिलेगा ! प्रभो ! ये पापी आपकी कृपाके पात्र हैं। ये गौरकी दयाके अधिकारी हैं। इनके ऊपर अनुग्रह होना चाहिये । अपने जगद्वन्द्य चरणोंको इनके मस्तकींपर रखकर इनका उद्धार कीजिये। ' निताईके ऐसी प्रार्थना करनेपर भी प्रभुका क्रोध शान्त नहीं हुआ। इधर प्रभुको कृद्ध देखकर सभी भक्त विस्मित से हो गये। सभी आश्चर्यके साथ प्रभुके कुपित मुखकी ओर संभ्रम-भावसे देखने लगे। सभीको प्रतीत होने लगा कि आज संसारमें महाप्रलय हो जायगा । सम्पूर्ण संसार प्रभुके प्रकोपसे भस्मीभूत हो जायगा । प्रभुकी ऐसी दशा देखकर कुछ भक्त अपने आपको न रोक सके । मुरारी गुप्त आदि वीर भक्त महावीरके आवेशमें आकर उन दोनों पापी भाइयोंके संहारके निमित्त स्वयं उद्यत हो गये। उस समय भक्तोंके हृदयींमें एक प्रकारकी भारी खळवळी-सी मची हुई थी। उत्तेजितभक्तमण्डलीको देखकर जगाई-मधाईके सभी सेवक डरके कारण थर-थर काँपने लगे। हजारों नर-नारी घटनास्थलपर आ-आकर एकत्रित हो गये ! सम्पूर्ण नगरमें एक प्रकारका कोलाहल-सा मच गया। नित्यानन्दजी उत्तेजित हुए मुरारी गुप्त आदि भक्तोंके पैरीमें गिर-गिरकर उनसे शान्त होनेके लिये कह रहे थे। प्रभुसे भी वे बार-बार शान्त होनेकी प्रार्थना कर रहे थे। वे दोनों भाई डरे हुए से चुपचाप खडे थे। उन्हें कुछ सूझता ही नहीं था। कि अब क्या करना चाहिये। इतनेहीमें

उन्हें ऐसा प्रतीत होने लगा मानो आकाशमें से सुदर्शनचक उनके संहारके निमित्त उतर रहा है। सुदर्शनचक्रके दर्शनसे वे बहुत ही अधिक भयभीत हुए और उरके कारण थर-थर काँपने लगे। नित्यानन्दजीने इनकी मनोगत अवस्थाको समझकर चक्रसे आकाशमें ही रुके रहनेकी प्रार्थना की और दीनभावसे पुनः प्रभुसे प्रार्थना करने लगे—'प्रभो! यदि आप ही इस सुगमें पापियोंको दण्ड देंगे, तो फिर पापियोंका उद्धार कहाँ हुआ! यह तो संहार ही हुआ। हरिदासजीको आपने आखासन दिया था, कि हम पतितोंका संहार न करके उद्धार करेंगे। सामने खड़े हुए इन दोनों पतित पातिकयोंका उद्धार करके आप अपने पतितपावन नामको सार्थक क्यों नहीं करते ? फिर दण्ड ही देना है, तो एक मधाईको ही दीजिय। जगाईने तो आपका कोई अपराध नहीं किया है। इसने तो उलटे मधाईको प्रहार करनेसे निवारण किया है। दूसरी बार प्रहार करनेसे जगाईन ही मधाईको रोका है। प्रभो! जगाई तो मेरी रक्षा करनेवाला है, वह तो सर्वथा निर्दीष है।

जगाईने श्रीपादकी रक्षा की है, उन्हें मधाईके द्वितीय प्रहारसे बचाया है? इस बातको सुनते ही प्रमुकी प्रसन्नताका ठिकाना नहीं रहा। उनका सम्पूर्ण शरीर पुलकित हो उठा। प्रेमके कारण जगाईको प्रभुने बलेसे लगा लिया और वे गद्गद-कण्ठसे कहने लगे— 'तुमने मेरे भाईको बचाया है, तुम मेरे भाईके रक्षक हो। तुमसे बदकर मेरा प्यारा और कौन हो सकता है! आओ, मेरे गले लगकर मेरे अनुतत हृदयको शीतल्ला प्रदान करो।' प्रमुका प्रेमालिङ्गन पाते ही जगाई मूर्छित हो गया, वह अचेत होकर प्रमुके चरणोंमें लोटने लगा। आज उस भाग्यवान् ब्राह्मण- बन्धुका जन्म सफल हो गया। उसके सभी पाप क्षय हो गये। उसके

हृदयमें पाप-पुञ्जोंका समूह जमे हुए हिमके समान प्रेमरूपी अग्निकी आँच पानेसे पिघल-पिघलकर आँखोंके द्वारा बहने लगा। प्रमुके चरणोंमें पड़ा हुआ जगाई जोरोंके साथ फूट-फूटकर रोने लगा।

अपने भाईको इस प्रकार प्रेममें अधीर होकर रुदन करते देखकर मधाईके हुदयमें भी पश्चात्तापकी ज्वाला जरूने लगी। उसे भी अपने कुकृत्यपर लजा आने लगी। अब वह अधिक कालतक स्थिर न रह सका। आँखों में ऑस भरकर गत्गद कण्टसे उसने कहा-ध्यमो ! हम दोनों ही भाइयोंने मिलकर समानरूपसे पाप किये हैं। हम दोनों ही लोकनिन्दित पातकी हैं। आपने एक भाईको ही अपने चरणोंकी शरण प्रदान की है। नाथ ! हम दोनों को ही अपनाइये, हम दोनोंकी ही रक्षा कीजिये। यह कहते-कहते मधाई भी प्रमुके चरणोंमें लोटने लगा। अथुओंके वेगसे वहाँकी सब धूलि कीचड़ वन गयी थी, वह कीचड़ दोनों भाइयोंके अंगोंमें लिगटा हुआ था। सम्पूर्ण शरीर धूल और कीचमें सना हुआ था। निद्याके विना तिलकके राजाओंको इस प्रकार धूलिमें लोटते देखकर सभी नर-नारी अवाक् रह गये। सभी लोग उन पापियोंके पापोंको मुलकर उनके ऊपर दयाके भाव प्रदर्शित करने लगे। अहा! नम्रतामें कितना भारी आकर्षण होता है!

मधाई के उत्परते प्रमुका रोष अभी भी नहीं गया या। उन्होंने गम्भीर स्वरमें कहा— भधाई! मैं तुम्हें क्षमा नहीं कर सकता। मैं अपने अपराध करनेवालेके प्रति तो कभी कोध नहीं करता। किन्तु तुमने श्रीपाद नित्यानन्द जीका अपराध किया है। यदि वे तुम्हें क्षमा कर दें। तव तो तुम मेरे प्रिय हो सकते हो। जबतक वे तुम्हें क्षमा नहीं करते। तबतक तुम मेरे सामने दोषी ही हो। जाओ। नित्यानन्द जीकी शरण लो।

प्रभुकी ऐसी आज्ञा सुनकर मधाई अस्तव्यस्तभावसे प्रमुके चरणोंको छोडकर नित्यानन्दजीके चरणोंमें जाकर गिर गया और फूट-फूटकर रोने लगा। उसे अपने कुकुत्यपर बड़ी भारी लजा आ रही थी। उसीकी ग्लानिके कारण वह अधीर होकर दहाड़ मारकर रो रहा था। उसके हदनकी ध्वनिको सुनकर पत्थर भी पत्तीज उठता था। चारों दिशाओं में सन्नाटा छा गया, मानो मधाईके हदनते द्वीभूत होकर सभी दिशाएँ रो रही हों, सभी लोग उन पापियों की ऐसी दशा देखकर अपने आपेको भूल गये। उन्हें उस क्षण कुछ पता ही नहीं चला, कि हम स्वर्गमें हैं या मर्खालोकमें। सभी गौराङ्गके प्रेम-प्रभावके वशवर्ती होकर उस अभृतपूर्व हस्यको देख रहे थे।

मधाईको नित्यानन्दजीके पैरोंके नीचे पड़ा देखकर नित्यानन्दजीसे प्रभु कहने लगे—'श्रीपाद! इस मधाईने आपका अपराध किया है, आप ही इसे क्षमा कर सकते हैं, मुझमें इतनी क्षमता नहीं कि मैं आपका अपराध करनेवालेको अभय प्रदान कर सकूँ। बोलो क्या कहते हो ११

अत्यन्त ही दीन-भावसे नित्यानन्दर्जीने कहा—'प्रभो ! यह तो आपकी सदासे ही रीति रही आयी है। आप अपने सेवकोंके सिर सदासे सुयशका सेहरा बाँधते आये हैं। आप इनके उद्धारका श्रेय मेरे सिरपर लादना चाहते हैं किन्तु इस बातको तो सभी जानते हैं, कि पतितपावन गौरमें ही ऐसे पापियोंको उचारनेकी सामर्थ्य है। प्रभो ! मैं हृदयसे कहता हूँ, मेरे हृदयमें मधाईके प्रति अणुमात्र भी विद्येपके भाव नहीं हैं। यदि मैंने जन्म-जन्मान्तरोंमें कभी भी कोई सुकृत किया हो, तो उन सबका पुण्य मैं इन दोनों भाइयोंको प्रदान करता हूँ।

इतना मुनते ही प्रभुने दौड़कर मधाईको अंगमें उटा लिया और जोरोंसे उसका आलिङ्गन करते हुए कहने लगे—'मधाई ! अब तुम मेरे अत्यन्त ही प्रिय हो गये। श्रीपादने तुम्हें क्षमा कर दिया। उन्होंने अपने सभी पुष्य प्रदान करके तुम्हें परम भागवत वैष्णव बना दिया। तुम आजसे मेरे अन्तरङ्ग भक्त हुए । श्रीपादकी कृपासे तुम पापरिहत बन गये। प्रभुका प्रेमालिङ्गन और आश्वासन पानेसे मधाईके आनन्दकी सीमा न रही, वह उसी क्षण मूर्छित होकर प्रभुक्ते पादपद्योंमें पड़ गया। प्रभुक्ते दोनों पैरोंको पकड़े हुए नवद्वीपके सर्वेसर्वा और एकमात्र शासनकर्ता वे दोनों भाई भूलिमें लोटे हुए स्दन कर रहे थे। भक्त तथा नगरके अन्य नर-नारी मन्त्रमुग्धकी भाँति खड़े हुए इस पिततोद्धारके दृश्यको देख रहे थे। इस दृदयको हिला देनेवाले दृश्यसे उनकी तृति ही नहीं होती थी। उसी समय प्रभुने अपने पैरोंमें पड़े हुए धूलिधूसरित दोनों भाइयोंको उठाया और भक्तोंको संकीर्तन करनेकी आज्ञा दी।

इन दोनों पापी भाइयोंकी ऐसी दीनता देखकर भक्तोंके हर्पका ठिकाना नहीं रहा। वे अलग-अलग सम्प्रदाय बना-बनाकर प्रेममें उन्मक्त हुए हरिष्विन करने लगे और जोरींसे ताल और स्वरसहित कीर्तन करने लगे। नगरके सभी नर-नारी कीर्तनमें सम्मिलित हुए। आज उनके लिये संकीर्तन देखनेका यह प्रथम ही अवसर था। सभी भक्तोंके सहित—

> हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे ऋषा हरे ऋषा ऋषा ऋषा हरे हरे॥

—इस महामन्त्रका उचारण करने लगे। झाँझ, मृदंग और मजीरा बजने लगे, भक्त उन्मत्त होकर कीर्तन करने लगे। बीच-बीचमें गौरहरिके जय-जयकारोंकी ध्वनिसे आकाश-मण्डल गूँजने लगता। कीर्तनकी ध्वनिसे सभीको स्वेद, कम्प, अशु आदि सात्त्विक भाव होने लगे। उस समयके संकीर्तनमें एक प्रकारकी अद्भुत लटा दिखायी देने लगी। सभी प्रेममें पागलसे बने हुए थे। संकीर्तन करते हुए भक्तगण उन दोनों भाइयोंको साथ लिये हुए प्रभुके घरपर पहुँचे।



### जगाई और मधाईकी प्रपन्नता

सकृदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च याचते। अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद् व्रतं मम॥#

वृन्दावनमें एक परम भगवद्भक्त माताने हमें यह कथा सुनायी थी— 'भक्त-भयभञ्जन भगवान् द्वारकाके भन्य भोजन भवनमें बैठे हुए सत्यमामा आदि भामिनियोंसे थिरे हुए भोजन कर रहे थे। भगवान् एक बहुत ही सुन्दर सुवर्ण-चौकीपर विराजमान थे। सुवर्णके बहुमूल्य थालोंमें भाँति-भाँतिके स्वादिष्ट व्यञ्जन सजे हुए थे। बहुमूल्य रजजिंदित कटोरियोंमें विविध प्रकारके पेय पदार्थ रखे हुए थे। सामने रुक्मिणीजी बैठी हुई पंखा डुला

<sup>\*</sup> भगवान् विभीषणके आनेपर वानरोंसे कह स्हे हैं — प्यक बार भी जो प्रपन्न होकर भी तेरा हूँ 'ऐसा कहकर मुक्तसे कृपाकी याचना करता है, उसे भी सबिभृतोंसे अभव प्रदान करता हूँ, ऐसी मेरी प्रतिक्वा है।'

रही थीं। इधर-उधर अन्य पटरानियाँ बैठी हुई थीं। सहसा भगवान् भोजन करते-करते एकदम इक गये, उनके मुखका ग्रास मुखमें था और हाथका हाथमें, वे निर्जीव मूर्तिकी भाँति ज्यों-केन्स्यों ही स्तम्भित-से रह गये। उनका कमलके समान प्रफुल्लित मुख एकदम कुम्हला गया। ऑखोंमें ऑस् भरकर वे हिम्मणीजीकी ओर देखने लगे। सभी पटरानियाँ भगवान् हे ऐसे भावको देखकर भयभीत हो गर्यी। वे किसी भावी आशंकांके भयसे भयभीत-सी हुई प्रभुके मुखकी ओर निहारने लगीं। कुछ कम्पित स्वरमें भयभीत होकर हिम्मणीजीने पूछा—'प्रभो! आपकी एक साथ ही ऐसी दशा क्यों हो गयी? माद्म पड़ता है, कहीं आपके परम प्रिय किसी भक्तपर भारी संकट पड़ा है, उसीके कारण आप हतने सिन्न हो गये हैं। क्या मेरा यह अनुमान ठीक है ?'

रुक्मिणीकी ओर देखते हुए प्रभुने कहा-'तुम्हारा अनुमान असत्य नहीं है !'

अधीरता प्रकट करते हुए ६क्मिणीजीने कहा—'प्राणेश्वर ! मैं उन महाभाग भक्तका और उनकी विगत्तिका हाल जानना चाहती हूँ ।'

विषण्ण स्वरमें भगवान्ते कहा—'दुष्ट दुःशासन भरी सभामें दुपदसुताके चीरको खींच रहा है। गुरुजनोंके सामने उस पतित्रताको नम्न करना चाहता है।'

द्वपद्सुताके दुःखकी बात सुनकर नारीसुलभ भीकता और कातरताके साथ जल्दीते किम्मणीजीने कहा— तब आप सीच क्या रहे हैं, जल्दीते उसकी सहायता क्यों नहीं करते, जिससे उसकी लाज बच सके १ प्रभो ! उस दीन-होन अवलाकी रक्षा करो । नाथ ! उसके दुःखसे मेरा दिल धड़कने लगा है ।'

गद्गदकण्ठसे भगवान्ने कहा—'सहायता कैसे करूँ ? उसने तो अपने वस्त्रका एक छोर दाँतोंसे दाव रक्खा है। वह सर्वतोभावेन मेरा सहारा न लेकर दाँतोंका सहारा ले रही है। जवतक वह सब आशाओंको छोड़कर पूर्णरूपमे मेरे ही ऊपर निर्भर नहीं हो जाती, तवतक मैं उसकी सहायता कर ही कैसे सकता हूँ !'

भगवान् द्वारकामें इतना कह ही रहे थे, कि द्रौपदीने सब ओरसे अपनेको निस्सहाय समझकर भगवान्का ही आश्रय छेनेका निश्चय किया। उसके मुख्येंसे 'कृप्' इतना ही निकला था, कि दाँतोंमेंसे वल्ल छूट गया। दाँतोंका आश्रय छोड़ना था और कृष्के आगे 'ण' भी नहीं निकलने पाया कि तभी भगवान् वहाँ आ उपस्थित हुए और द्रौपदीके चीरको अक्षय बना दिया। इसीका वर्णन करते हुए स्रदासजी कहते हैं—

दुपद-सुता निर्वेक मइ ता दिन, गहि काये निज धाम । दुःशासनकी मुजा थिकत मई, बसनरूप भये दयाम ॥ सुने री मैंने निर्वेक्क बर राम ।

क्योंकि जबतक मनुष्यको अपने बलका आश्रय है, जबतक बह अपनेको ही बली और समर्थ माने बैठा है, तबतक भगवान् सहायता क्यों करने लगे ? वे तो निर्वलोंके सहायकहैं—निष्किञ्चनोंके रक्षक हैं—इसील्यि आगे सूर कहते हैं—

अप-बल तप-बल और बाहु-बरु चौथा है बल दाम । सूर किसोर-कृपार्ते सब बल, हारेको हिर नाम ॥ सुने री मैंने निर्वलके बलराम ।

जगाई-मधाईके पात अन्यायसे उपार्जित यथेष्ट धन था, शरीर उन दोनोंका पुष्ट था, शासककी ओरसे उन्हें अधिकार मिला हुआ था। धन, जन, सेना तथा अधिकार सभीके मदमें वे अपनेको ही कर्ता समझे बैठे थे, इसल्लिये प्रमु भी इनसे दूर ही रहे आते थे। जिस क्षण े ये अपने सभी प्रकारके अधिकार और बलोंको मुलाकर निर्वेल और निष्कञ्चन बन गये उसी समय प्रमुने इन्हें अपनी शरणमें हे लिया। उस क्षणभरके ही उपशामसे वे उम्रभरके पुराने पापी सभी वैणावींके कृपाभाजन बन गये। प्रपन्नता और शरणागतिमें ऐसा ही जादू है। जिस क्षण 'तेरा हूँ' कहकर सच्चे दिलसे उनसे प्रार्थना करो उसी क्षण वे अपना लेते हैं, वे तो भक्तोंके लिये भूले से बैठे रहते हैं। लोगोंके मुखकी ओर ताकते रहते हैं, कि कोई अब कहे कि मैं 'तुम्हारा हूँ', यहाँतक कि अजामिलने हाउँ ही पुत्रके बहाने 'नारायण' शब्द कह दिया, वस, इतनेसे ही उसकी रक्षा की और उसके जन्मभरके पाप क्षमा कर दिये।

भक्तराण जगाई-मधाई दोनों भाइयोंको साथ लेकर प्रमुक्ते यहाँ अाये। सनी मक्त यथास्थान बैठ गये। एक उच्चासनपर प्रमु विराजमान हुए। उनके दार्ये-वार्ये गदाधर और नित्यानन्दजी बैठे। सामने बृद्ध आचार्य अद्धेत विराजमान थे। इनके अतिरिक्त पुण्डरीक विद्यानिधि, हरिदास, गरुइ, रमाई पण्डिन, श्रीनिवास, गङ्गाधर, वक्षेश्वर, चन्द्रदेशेखर आदि अनेकों भक्त प्रभु हे चारों ओर बैठे हुए थे। बीचमें थे दोनों भाई— जगाई और मधाई नोचा सिर क्रिये ऑखं.मेंसे अश्रु वहा रहे थे, इन हे अङ्ग-प्रत्यङ्गसे विपण्णता और पश्चाचापकी ज्वाला-सी निकलती हुई दिखायी दे रही थी। दोनोंका दारीर पुलकित हो रहा था। दोनों हो नित्यानन्द और प्रमुक्ती भारी कृपाके बोझसे दवेन्से जा रहे थे। उन्हें अपने दारीरका होश नहीं था। प्रमुने उन्हें इस प्रकार विपादयुक्त देखकर उनसे कहा— भाइयो! तुमपर श्रीपद नित्यानन्दजीने कृपा कर दी, अब तुमलोग शोक-मोह छोड़ दो अब तुम निप्पाप यन गये। भगवान्ने तुम्हारे ऊपर वर्ड कृपा की है।

प्रभुकी बात सुनकर गद्गदकण्ठसे रोते हुए दोनों भाई बोले---प्रभो ! हम पापियोंका उद्धार करके आज आपने अपने (पतितपावन) नामको यथार्थमें ही सार्थक कर दिया । आपका पतितपावन नाम तो आज ही सार्थक हुआ। अजामिलको तारनेमें आपकी कोई प्रशंसा नहीं थी, क्योंकि उसने सव पापोंको क्षय करनेवाला चार अक्षरींका 'नारायण' नाम तो लिया था। गणिका सूआ पढाते-पढाते ही रामनामंका उच्चारण करती थी। कैसे भी सही। भगवन्नामका उच्चारण तो उसकी जिह्नासे होता था। वाल्मीकिजीने सहस्रों वर्षोतक उलटा ही सही। नाम-जप तो किया था। खेतमें उलटा-संधा कैसे भी बीज पडना चाहिये, वह जम अवश्य आवेगा। दन्तवकः शिशुपालः रावणः कुम्भकर्णः शकटासुरः, शम्बरासुरः, अधासुरः बकासुर, कंस आदि सभी असर और राक्षसोंने द्वेषबुद्धिते ही सही, आपके रूपका चिन्तन तो किया था। वे उठते-बैठते, सोते-जागते सदा आपका ध्यान तो करते रहते थे। इन सबकी तो मुक्ति होनी ही चाहिये, ये लोग तो भगवत् सम्बन्धी होनेके कारण मुक्तिके अधिकारी ही थेः किन्तु है दीनानाथ ! हे अशरण-शरण ! हे पतितों के एकमात्र आधार ! हे कृपाके सागर ! हे पापियोके पतवार ! हे अनाथरक्षक ! हम पापियोंने तो कभी भूलते भी आपका नाम ग्रहण नहीं किया था। हम तो सदा मदोन्मत्त हए पापकर्मीमें ही प्रवृत्त रहते थे। हमें तो आपके सम्बन्धमें कुछ ज्ञान भी नहीं था। हमारे ऊपर कपा करके आपने संसारको प्रत्यक्ष ही यह दिखला दिया कि चाढ़े कोई भजन करे या न करे, कोई कितना भी बड़ा पापी क्यों न हो। प्रभ उसके ऊपर भी एक-न-एक दिन अवश्य ही अपा करेंगे। हे प्रभो ! हमें अपने पापोंका फल भोगने दीजिये । हमें अरबीं, खरबीं और असंख्यों वर्षोतक नरकोंकी भयंकर यातनाओंको भोगने दीजिये। प्रभो । इम आपको इस अहैतुकी कृपाको सहन न कर सकेंगे। नाथ ! हमारा हृदय विदीर्ण हुआ जा रहा है। हम प्रभुके इतने बड़े कुपापात्र बननेके योग्य कोटि जन्मोंमें भी न बन सकेंगे, जितनी कृपा प्रभु इमारे जपर प्रदर्शित कर रहे हैं।

कलतक जो मद्यपानके अतिरिक्त कुछ जानते समझते ही नहीं थे, उन्हींके मुखसे ऐसी अपूर्व स्तुति सुनकर सभी भक्त चिकत रह गये । वे एक दूमरेकी ओर देखकर आश्चर्य प्रकट करने लगे । अद्वैताचार्यने उसी समय इस स्ठोकको पढ़कर प्रभुके पादपद्योंमें प्रणाम किया ।

> मुकं करोति वाचालं पङ्गं लङ्घयते गिरिम् । बरकृषा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम् ॥

> > ( श्रीधरस्वामी भा॰ टी॰ )

जगाई-मधाईकी ऐसी स्तुति सुनकर प्रभुने उनसे कहा—'तुम दोनों भाई सभी भक्तोंकी चरण वन्दना करो । भक्तोंकी पद-धूलिसे पापी-से-पापी पुरुष भी परम पावन और पुण्यात्मा बन सकता है।' प्रभुकी आज्ञा पाकर दोनों माई अपने असुओंसे भक्तोंके चरणोंको भिगोते हुए उनकी चरण-वन्दना करने लगे। सभी भक्तोंने उन्हें हृदयसे परम भागवत होनेका सर्वोत्तम आशीर्वाद दिया।

अब महाप्रभुने उनकी शान्तिके लिये दूसरा उपाय सोचा। भगवती भागीरथी सभीके पागोंको जड़-मूल्से उखाड़कर फेंक देनेवाली हैं, अतः आपने भक्तोंते जाह्नवीके तटपर चलनेके लिये कहा। चाँदनी रात्रि थी, गर्मीके दिन थे, लोग कुछ तो सो गये थे, कुछ सोनेकी तैयारी कर रहे थे। उसी समय सभी भक्त इन दोनों भाइयोंको आगे करके संकीर्तन करते हुए और प्रेममें नाचते-गाते गङ्गा-स्नानके निमित्त चले। संकीर्तन और जय-जयकारोंकी तुमुल च्विन सुनकर सहस्तों नर-नारी गङ्गाओंके घाटपर एकिनत हो गये। बहुत से तो लाटपरसे वैसे ही बिना वस्त्र पहिने उठकर चले आये, कोई भोजन करते-से ही दौड़े आये। पत्नी पतियोंको छोड़

<sup>\*</sup> जिसकी कुपासे गूँगा भी बक्तूता दे सकता है और छँगड़ा भी बिका किसीके सहारेके पहाड़की चोटीपर चढ़ सकता है, उन परम आनन्दस्वरूप प्रशुक्ते पादपक्षोंने हम प्रणाम करते हैं।

चै० च० ख० २--१५-

करके, माता पुत्रोंको परित्याग करके तथा बहुएँ अपनी सास-ननरोंकी कुछ भी परवा न करके संकीर्तन देखनेके निमित्त दौड़ी आयों। सभी आ-आकर भक्तोंके साथ संकीर्तन करनेमें निमग्न हो गये। सभी एक प्रकारके अपूर्व आकर्षणके वशीभृत होकर अपने आपेको भूल गये। महाप्रभुने संकीर्तन बंद करनेकी आज्ञा दी और इन दोनों भाइयोंको साथ लेकर वे स्वयं जलमें धुसे। उनके साथ नित्यानन्द, अद्वैताचार्य, श्रीवास तथा गदाधर आदि सभी भक्तोंने भी जलमें प्रवेश किया। जलमें पहुँचकर प्रभुने दोनों भाइयोंसे कहा—'जगन्नाथ (जगाई) और माधव (मधाई)! तुम दोनों अपने-अपने हाथोंमें जल लेश। यप्रभुकी आज्ञा पाते ही दोनोंने अपने-अपने हाथोंमें जल लिया। तब प्रभुने गम्भीरताके स्वरमें अत्यन्त ही स्नेहके साथ दयाई होकर कहा—'आजतक तुम दोनों भाइयोंने जितने पाप किये हों, इस जन्ममें या पिछले कोटि जन्मोंमें, उन सभीको मुझे दान कर दो।'

हाथके जलको जल्दीमे फेंकते हुए अल्यन्त ही दीनताके साथ कातरस्वरमें उन दोनों भाइयोंने कहा—प्यभो! हमारा हृदय फट जायगा! मगवन्! हम मर जायँगे। हमें ऐसा घोर कर्म करनेकी आज्ञा अब न प्रदान कीजिये। प्रभो! हम आपकी इतनी कृपाको कभी सहन नहीं कर सकते। हे दीनोंके दयाल! जिन चरणोंमें भक्तगण नित्यप्रति भाँति-माँतिके सुगन्धित चन्दन और विविध प्रकारके पत्र-पुष्प चढ़ाते हैं, उनमें हमें अपने असंख्यों पापोंको चढ़ानेकी आज्ञा न दीजिये। संसार हमें धिकारेगा कि प्रभुके पावन पादपद्योंमें इन पापी पामर प्राणियोंने अपने पाप-पुर्खोंको अर्पण किया। प्रभो! हम दब जायँगे। यह काम हमसे कभी नहीं होनेका!

प्रमुने इन्हें धैर्य वँधाते हुए कहा—'भाइयो ! तुम घवड़ाओ नहीं। तुम्हारे पापोंको ग्रहण करके मैं पावन हो जाऊँगा। मेरा जन्म धारण करना सार्थक हो जायगा। तुमलोग संकोच न करो।' प्रमुकी इस बातको सुनकर नित्यानन्दजीने उन दोनों भाईयोंसे कहा—'तुमलोग इतना सङ्कोच मत करो। ये तो जगतको पावन बनानेवाले हैं। पाप इनका क्या बिगाड़ सकते हैं ? ये तो त्रिभुवनपापहारी हैं। तुम अपने पापोंका संकल्प कर दो।'

नित्यानन्दजीकी बात सुनकर रोते-रोते इन दोनों भाइयोंने हाथमें जल लिया । नित्यानन्दजीने संकल्प पढा और प्रभने दोनों हाथ फैलाकर उन दोनों भाइयोंके सम्पूर्ण पापोंको ग्रहण कर लिया। अहा! कैसा अपूर्व आदर्श है ? दूसरोंके पाप ग्रहण करनेसे ही तो गौराङ्ग पतित-पावन कहा सके। उनके पापोंको ग्रहण करके प्रभु बोले-- अब तुम दोनों निष्पाप हो गये। अब तुम मेरे अत्यन्त ही प्रिय परम भागवत वैष्णव बन गये। आजसे जो कोई तुम्हारे पुराने पापोंको स्मरण करके तुम्हारे प्रति घुणा प्रकट करेगा वह वैष्णवद्रोही समझा जायगा । उसे घोर वैष्णवापराधका पातक लगेगा। १ यह कहते-कहते प्रभुने फिर दोनोंको गलेसे लगा लिया। वे भी प्रभुका प्रेमालिङ्गन पाकर मूर्छित होकर जलमें गिर पड़े। उस समय प्रभुके अत्यन्त ही अन्तरङ्ग भक्तोंको तपाये हुए सुवर्णके समान रंगवाला प्रभका शरीर किञ्चित कृष्णवर्णका प्रतीत होने लगा। पाप ग्रहण करनेसे वह काला हो गया । इसके अनन्तर सभी भक्तोंने आनन्द और उल्लासके सहित खूब स्नान किया। मारे प्रेमके सभी भक्त पागल से हो गये थे। स्नान करते-करते वे आपसमें एक-दसरेके ऊपर जल उलीचने लगे। इस प्रकार बहुत देरतक सभी गङ्गाजीके त्रिभुवनपावन पयमें प्रसन्नतासहित क्रीड़ा करते रहे । अर्द्धरात्रिसे अधिक बीतनेपर सभी अपने-अपने घरोंको चले गये, किन्त जगाई-मधाई दोनों भाई उस दिनसे अपने घर नहीं गये । वे श्रीवास पण्डितके ही घर रहने लगे।

## जगाई-मधाईका पश्चात्ताप

न चाराधि राधाधवो माधवो वा

न वापूजि पुष्पादिभिश्चनद्रच्**दः।**परेषां धने धन्यने नीतकालो

दयालो यमालोकने कः प्रकारः ॥%

(सु० २० माँ० ३९१ । २११)

<sup>\*</sup> हा ! भैने न तो अपने जीवनमें श्रीराधारमणके चरणांकी शरण छी और न मगवान् पार्वतीपतिके पादपद्योंकी प्रेमके साथ पुष्पादिसे पूजा ही की । बस, दूसरोंकी विषयसामग्रियोंके अपहरणमें ही काल-यापन किया । हे दयाली प्रभो ! जब मेरा परलोकमें समराजसे साक्षाहकार होगा तब मै क्या कह सकूँगा ! वहां मेरी गुजर कैसे होगी ! हा ! मैंने अवतकक्का समय व्यर्थ ही करवाद कर दिया ।

जो हृदय पाप करते-करते मलिन हो जाता है, उसमें पश्चात्तापकी लपट कुछ असर नहीं करती । जिस प्रकार अत्यन्त काठे वस्त्रमें स्याहीका दाग प्रतीत नहीं होता । जो वस्त्र जितना ही स्वच्छ होगाः उसमें मैलका दाग भी उतना ही अधिक प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होगा। इसी प्रकार पश्चात्ताप-की ज्वाला स्वच्छ और सरल हृदयोंमें ही अधिक उठा करती है। जो जितना ही अधिक निष्पाप होगा, जिसने अपने पापोंको समझकर उनसे सदाके लिये मुँह मोड़ लिया होगा। उसे अपने पूर्वकृत कुकमोंपर उतना ही अधिक पश्चात्ताप होगा और वह पश्चात्ताप ही उसे प्रभुके पादपद्मीतक पहँचानेमें सहायक वन सकेगा । पाप करनेके पश्चात् जो उसके स्मरणते हृदयमें एक प्रकारका ताप या दुःख होता है। उसे ही पश्चात्ताप कहते हैं । जिसे अपने कुरुत्योंपर दुःख नहीं जिसे अपने ह्य है और अनर्थ वचनोंका पश्चात्ताप नहीं, वह सदा इन्द्रियलोखप संसारी योनियोंमें घुमनेवाला नारकीय जीव ही बना रहेगा । उसकी निष्कृतिका उपाय प्रभ कृपा करें तब भले ही हो सकता है। पश्चात्ताप हृदयके मलको धोकर उसे स्वन्छ बना देता है । पश्चात्ताप दुष्कर्मोंकी सर्वोत्तम ओषधि है, पश्चात्ताप प्राणियोंको परम पावन बनानेके लिये रसायन है। पश्चात्ताप ससार-सागरमें डूबते हुए पुरुषका एकमात्र सहारा है। वे प्ररुष धन्य हैं। जिन्हें अपने पापों और दृष्कमांके लिये पश्चात्ताप हुआ करता है।

जगाई-मधाई दोनों भाइयोंकी निताई और निमाई इन दोनों भाइयोंकी अहैतुकी कृपाधे ऐसी कायापलट हुई कि इन्हें घरवार, कुटुम्ब-परिवार कुछ भी अच्छा नहीं लगता। ये सब कुछ छोड़कर सदा श्रीवास पण्डितके ही घरमें रहकर श्रीकृष्णकीर्तन और भगवन्नामका जप करने लगे। ये नित्यपति चार बजे उचाकालमें उठकर गङ्गास्नान करने जाते और नियमते रोज दो लाख हरिनामका जाप करते। इनकी ऑप्लें सदा अशुओंसे भीगी ही रहतीं। पुरानी वार्तोको याद कर-करके ये दोनों माई

सदा अधीर से ही बने रहते । इन्हें खाना-पीना या किसीसे बार्ते करना विषके समान जान पड़ता । ये न तो किसीसे बोळते और न कुछ खाते ही थे, दिन-रात ऑखोंसे ऑस् ही बहाते रहते । श्रीवास इनसे खाने के लिये बहुत अधिक आग्रह करते, किन्तु इनके गलेके नीचे ग्रास उतरता ही नहीं । नित्यानन्दजी समझा-समझाकर हार गये, किन्तु इन्होंने कुछ खाना स्वीकार ही नहीं किया। तब नित्यानन्दजी प्रभुको बुला लाये। प्रभुने अपना कोमल कर इन दोनोंकी पीठपर फेरते हुए कहा—ध्याइयो ! तुम्हारे सब पाप तो मैंने ले लिये । अब तुम निष्पाप होकर भी भोजन क्यों नहीं करते ? क्या तुमने मुझे सचमुचमें अपने पाप नहीं दिये या मेरे ही जपर तुम्हारा विश्वास नहीं है।'

हाथ जोड़े हुए अत्यन्त दीनताके साथ इन दोनोंने कहा—प्रभो ! हमें आपके ऊपर पूर्ण विश्वास है, हम अपने पापोंके लिये नहीं रो रहे हैं, यदि हमें पापोंका फल भोगना होता, तब तो परम प्रसन्नता होती । हमें तो आपकी अहेतुकी कृपाके ऊपर रुदन आता है । आपने हम-जैसे पतित और नीचोंके ऊपर जो इतनी अपूर्व कृपा की है, उसका रह-रहकर स्मरण होता है और रोकनेपर भी हमारे अप्य नहीं रुकते ।' प्रभुने इन्हें भाँति-भाँतिसे आश्वासन दिलाया । जगाई तो प्रभुके आश्वासनसे थोड़ा-बहुत शान्त भी हुआ, किन्तु मधाईका पश्चात्ताप कम न हुआ । उसे रह-रहकर वह घटना याद आने लगी, तब उसने निरपराध नित्यानन्दजीके मस्तकपर निर्दयताके साथ प्रहार किया था । इसके स्मरणमात्रसे उसके रोंगटे खड़े हो जाते और वह जोरोंके साथ रुदन करने लगता । 'हाय ! मैंने कितनी बड़ी नीचता की थी । एक महापुरुवको अकारण ही इतना भारी कष्ट पहुँ-चाया । यदि उस समय भगवानका सुदर्शनचक आकर मेरा सिर काट लेता या नित्यानन्दजी हो मेरा वश्च कर डालते तो में कृतकृत्य हो जाता । वध करना या कटुवाक्य कहना तो अलग रहा वे महामहिम अवधृत तो

उलटे भेरे कल्याणके निमित्त प्रभुसे प्रार्थना ही करते रहे और प्रसन्नचित्तसे भगवन्नामका कीर्तन करते हुए हमारा भला ही चाहते रहे। इस प्रकार वह सदा इसी सोचमें रहता।

एक दिन एकान्तमें मधाईने जाकर श्रीपाद नित्यानन्दजीके चरण पकड़ लिये और रोते-रोते प्रार्थना की—पप्रभो! मैं अत्यन्त ही नीच और पामर हूँ। मैंने घोर पाप किये हैं। उन सब पार्गेको तो भुला भी सकता हूँ, किन्तु आपके ऊपर जो प्रहार किया या वह तो भुलानेसे भी नहीं भ्लता। जितना ही उसे भुलानेकी चेष्टा करता हूँ, उतना ही वह मेरे हृदयमें और अधिक भीतर गड़ता जाता है। इसकी निष्कृतिका मुझे कोई उपाय बताइये। जवतक आप इसके लिये मुझे कोई उपाय न बतावेंगे, तबतक मुझे आन्तरिक शान्ति कभी भी प्राप्त न हो सकेगी।

भधाईकी बात सुनकर नित्यानन्दजीने कहा— भाई ! मैं तुमसे सत्य-सत्य कहता हूँ, मेरे मनमें तुम्हारे प्रति लेशामात्र भी किसी प्रकारका दुर्भाव नहीं । मैंने तो तुम्हारे ऊपर उस समय भी कोध नहीं किया था । यदि तुम्हारे हृदयमें दुःख है तो उसके लिये तप करो । तपसे ही सब प्रकारके सन्ताप नष्ट हो जाते हैं और तपसे ही दुःख, भय, शोक तथा मनः क्षोम आदि सभी विकार दूर हो जाते हैं । तपस्वी भक्त ही यथार्थमें भगवन्नामका अधिकारी होता है । तुम गङ्गाजीका एक सुन्दर घाट चनवा दो, जिसपर सभी नर-नारी स्नान किया करें और तुम्हें ग्रुभाशोवांद दिया करें । तुम वहाँ रहकर अमानी तथा नम्र बनकर तप करते हुए निवास करो। '

नित्यानन्द प्रभुकी आजा शिरोधार्य करके मधाईने स्वयं अपने हाथोंने परिश्रम करके गङ्गाजीका एक सुन्दर घाट बनाया । उसीपर एक कुटी बनाकर वह रहने लगा । वहाँ घाटपर स्त्री-पुरुष, बालक-नृद्ध, मूर्ख-पण्डित, चाण्डाल-पतित जो भी स्नान करने आता, मधाई उसीके चरण, पकड़कर अपने अपराधोंके लिये क्षमा-याचना करता। वह रोते-रोते कहता,

— 'हमने जानमें, अनजानमें आपका कोई भी अपराध किया हों, हमारे द्वारा आपको कभी भी कैमा भी कष्ट हुआ हो, उसके लिये हम आपके चरणोंमें नम्र होकर क्षमा-याचना करते हैं।' सभी उसकी इस नम्रताको ≹खकर रोने लगते और उसे गलेसे लगाकर भाँति-भाँतिके आशीर्वाद देते।

शास्त्रों ने वताया है, जिसे अपने पापोंपर हृदयसे पश्चात्ताप होता है, इसके चौथाई पाप तो पश्चात्ताप करते ही नष्ट हो जाते हैं। यदि अपने बाप-कमोंको लोगोंके सामने खून प्रकट कर दे तो आधे पाप प्रकाशित करनेते नष्ट हो जाते हैं और जो पापियोंके पागोंको अपने मनकी प्रसन्नताके लिये कथन करते हैं, चौथाई पाप उनके ऊपर चले जाते हैं। इस प्रकार पाप करनेवाला पश्चात्तापते तथा लोगोंके सामने अमानी बनकर सत्यताके माथ पाप प्रकट करनेते निष्पाप बन जाता है।

इस प्रकार मधाईमें दीनता और महापुरुगेंकी अहैतुकी कृपासे भगवद्वक्तों के सभी गुण आ गये। भगवद्वक्त शीत, उप्ण आदि इन्होंको सहन करनेवाले, सभी प्राणियोंके ऊपर करुणाके भाव रखनेवाले, सभी बौदोंके सुद्धद्, किसीसे शत्रुता न करनेवाले, शान्त तथा सरकर्माको सदा करते रहनेवाले होते हैं। अत्र वे वि ग्रमोगोंकी इच्छा भूलकर भी कभी नहीं करते। उनमें सभी गुण आपन्से आप ही आ जाते हैं। क्यों न आवें, भगवद्वक्तिका प्रभाव ही ऐना है। हृदयमें भगवद्वक्तिका सम्लाद होते ही सम्पूर्ण सद्गुण आपन्से आप ही भगवद्वक्तको पास आने लगते हैं। जैसा कि श्रीमद्रागवतमें कहा है—

| यस्यास्ति         | भक्तिर्भगवत्यकिञ्चना |        |          |         |   |  |
|-------------------|----------------------|--------|----------|---------|---|--|
| सर्वे गुंगैस्तत्र |                      | समासते |          | सुराः । |   |  |
| श्र तिति श्रवः    | कारुणिकाः            | सुहृद: | सर्वदेहि | रनाम् । | - |  |
| अजातशत्रवः        | शान्ताः              | साधव:  | साघुभृ   | षणाः ॥  |   |  |
|                   | (श्रीमद्भा०३। २५। २१ |        |          |         |   |  |

### इरावमक्तस्य कुतो महद्गुणा मनोरथेनासति धावतो बहिः ॥⊛

(4186182)

इस प्रकार थोड़े ही दिनोंमें मधाईकी भगवद्गिककी दूर-दूरतक ख्याति हो गयी। लोग उसके पुराने पापोंको ही नहीं भूल गये। किन्तु उसके पुराने मधाई नामका भी लोगोंको स्मरण नहीं रहा। मधाई अब 'ब्रह्मचारी' के नामसे प्रसिद्ध हो गये। अहा! भगवद्गिकमें कितनी भारी अमरता है! भगवन्नाम पापोंके क्षय करनेकी कैसी अचूक ओषिष है! इस रसायनके पान करनेसे पापी-से-पापी भी पुण्यातमा बन सकता है। नवद्वीपमें 'मधाईवाट' आजतक भी उम महामिहम परम भागवन मधाईके नामको अमर बनाता हुआ भगवान्के इस आश्वासन-वाक्यका उच्च स्वरसे निर्योव कर रहा है—

श्रवि चेत्सुदुराचारी मजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग्ज्यवसितो हि सः॥

(श्रीगीता ९।३०)

चाहे कितना भी बड़ा पारी क्यों न हो, उसने चाहे सभी पायोंका अन्त ही क्यों न कर डाला हो, वह भी यदि अनन्य होकर—और सभी आश्रय छोड़कर एकमात्र मेरेमें ही मन लगाकर मेरा ही स्मरण ध्यान करता है तो उसे सर्वश्रेष्ठ साधु ही समझना चाहिये। क्योंकि उसकी भलीभाँति मुझमें ही स्थिति हो चुकी है।

<sup>•</sup> हे देवताओ ! जिस मक्तकी विष्णु भगवान्के चरण कमलों अहेतुकी मिक्त है उस मक्तके हृदयमें सम्पूर्ण दिव्य दिव्य गुण आप-से आप ही आ-आकर अपना घर बना लैते हैं जो अनित्य सांसारिक विषक्ष-सुखोंमें ही निमग्न रहकर मनके स्थपर सवार होकर विषय-बाजारमें विहार करता रहता है, ऐसे अभक्तके समीप महत्पुरुपीके-से गुण कहाँ रह सकते हैं ?

#### सज्जन-भाव

तृष्णां छिन्धि भज्ञ क्षमां जिह्न मदं पापे रितं मा कृथाः सत्यं श्रृह्यनुषाहि साधुपदवीं सेवस्व विद्वजनम् । मान्यान्मानय विद्विषोऽप्यनुनय प्रख्यापय स्वान्गुणान् कीर्ति पालय दुःखिते कुरु दयामेतस्सतां लक्षणम् ॥ॐ

( भर्तृ० नी० श० ७८ )

\* तृष्णाका छेदन करो, क्षमाको धारण करो, मदका परित्याग करो, पापोमें प्रीति कभी मत करो, सत्य भाषण करो, साधु पुरुषोंकी मर्यादाका पालन करो, ज्ञानी और प्रियावान् पुरुषोंका सदा सत्सक्ष करो, मान्य पुरुषोंका आदर करो, जो तुम्हारे साथ विद्रेण करें उनके साथ भी सद्व्यवहार ही करो। अपने सद्-आचरणोंद्वारा छोगोंके प्रेमके भाषान बनो, अपनी कीर्तिकी सदा रक्षा करो और दीन-दुखियोंपर दया करो-—वस, ये ही सज्जन पुरुषोंके छक्षण हैं। अर्थात् जिनके जीवनमें ये ग्यारह गुण पाये जायें वे ही सज्जन हैं।

महाप्रभु गौराङ्गदेवमें भगवत-भावकी भावना तो उनके कतिपय अन्तरङ्ग भक्त ही रखते थे, किन्तु उन्हें परम भागवत वैष्णव विद्वान् और गुणवान् सजन पुरुष तो सभी लोग समझते थे। उनके सद्गुणोंके सभी प्रशंसक थे। जिन लोगोंका अकारण ईर्ष्या करना ही स्वभाव होता है, ऐसे खल पुरुष तो ब्रह्माजीकी भी बुराई करनेसे नहीं चूकते। ऐसे मलिन-प्रकृतिके निन्दक खलोंको छोडकर अन्य सभी प्रकारके लोग प्रभुके उत्तम गुणोंके ही कारण उनपर आसक्त थे। उन्होंने अपने जीवनमें किसी भी शास्त्र-मर्यादाका उल्लङ्गन नहीं किया । सर्वसमर्थ होनेपर भी वे सभी लौकिक तथा वैदिक क्रियाओंको स्वयं करते थे और लोगोंको भी उनके लिये प्रोत्साहित करते थे। किन्तु वे कलिकालमें श्रीभगवन्नामको ही मुख्य समझते थे अंद सभी कमोंको गौण मानते हुए भी उन्होंने गाईस्थ्य-जीवनमें न तो स्वयं ही उन सबका परित्याग किया और न कभी उनका खण्डन ही किया। वे स्वयं दोनों कालोंकी सन्ध्या, तर्पण, पितश्राद्ध, पर्व, उत्सव, तीर्थ, व्रत एवं वैदिक संस्कारोंको करते तथा मानते थे, उन्होंने अपने आचरणों और चेष्टाओंद्वारा भी इन सबकी कहीं उपेक्षा नहीं की । श्रीवास, अद्वैताचार्य, मरारी ग्रुप्त, रमाई पण्डित, चन्द्रशेखर आचार्य आदि उनके सभी अन्तरङ्ग भक्त भी परम भागवत होते हए इन सभी मर्यादाओंका पालन करते थे।

भावांवेशके समयको छोड़कर वे कभी भी किसीके सामने अपनी बड़ाईकी कोई बात नहीं कहते थे । अपनेसे बड़ोंके सामने वे सदा नम्र ही बने रहते । श्रीवासः नन्दनाचार्यः चन्द्रशेखराचार्यः अद्वैताचार्य आदि अपने सभी भक्तोंको वे बृद्ध समझकर पहिलेसे प्रणाम करते थे।

संसारका एक नियम होता है कि किसी एक ही वस्तुके जब बहुत-से इच्छुक होते हैं, तो वे परस्परमें विद्वेष करने लगते हैं हमें उस अपनी

इष्ट वस्तुके प्राप्त होनेकी तनिक भी आशा चाहे न हो तो भी हम उसके दुमरे इच्छुकोंसे अकारण द्वेष करने लगेंगे, ऐसा स्वाभाविक नियम है। मंसारमें इन्द्रियों के भोग्य-परार्थों की और कीर्तिकी सभीको इच्छा रहती है। इसीलिये जिनके पास इन्द्रियों के भोग्य पदार्थोंकी प्रचरता होती है और जिनकी संसारमें कीर्ति होने लगतो है, उनमे लोग स्वाभाविक हो द्वेष-सा करने लगते हैं। सजन पुरुष तो सुखी लोगों के पति मैत्रो, दुखियों के प्रति करुणा। पुण्यवानोंके प्रति प्रसन्नता और पापियोंके प्रति उपेक्षाके भाव रखते हैं। सर्वसाधारण लोग धनिकों और प्रतित्रितोंके प्रति उदासीन से बने रहते हैं और अधिकांश दुष्ट-प्रकृतिके लोग तो सदा धनी मानी सजनोंकी निन्दा हो करते रहते हैं। जहाँ चार लोगोंने किसोकी प्रशसा की। यस उसी समय उनकी अंदर छिपी हुई ईर्ष्या भभक उठती है और वे झूठी-सची वातोंको फैलाकर जनतामें उनकी निन्दा करना आरम्भ कर देते हैं। ऐसे निनदकों के दलसे अवतारी पुरुष भी नहीं बचने पाये हैं। गौराङ्ग महावभुकी भी बढ़ती हुई कार्ति और उनके चारों ओर जनतामे फैंछे हुए यश-सौरभसे क्षभित होकर निन्दक लोग उनकी भाँति-भाँतिसे निन्दा करने लगे। कोई तो उन्हें वाममार्गी बताता, कोई उन्हें ढोंगी कहकर अपने हृदयकी कालिमाको पकट करना और कोई-कोई तो उन्हें धूर्न और बाजीगरतक कह देता । प्रभू संवकी सनते और हँस देते । उन्होंने कभी अपने निन्दकोंकी किसी बातका विरोध नहीं किया। उलटे वे स्वयं निन्दकोंकी प्रशंसा ही करते रहते । उनकी सहनशीलना और विदेष करनेवालोंके प्रति भी करणाके भावों हा पता नीचे की दो घटनाओं से भलीभाति पाठकों को लग जायगा ।

यह तो पाठकोंको पता ही है कि श्रीवान पण्डितके घर संकीर्तन सदा किवाइ बंद करके ही होता था । सालभरतक सदा इसी तरह संकीर्तन होता रहा। बहत से विद्वेषी और तमाशबीन देखने आते और किवाड़ीको बंद देखकर संकीर्तनकी निन्दा करते हुए छैट जाते। उन्हीं ईर्ष्या रखनेवाले विदेषियोंमें गोपाल चापाल नामका एक क्षद्र प्रकृतिका ब्राह्मण था। वह प्रभुकी बढ़ती हुई कीर्तिसे क्षुभित-सा हो उठा, उसने संकीर्तनको बदनाम करनेका अपने मनमें निश्चय किया। एक दिन रात्रिमें वह श्रीवास पण्डितके द्वारपर पहुँचा । उस समय द्वार बंद था और भीतर संकीर्तन हो रहा था । चापालने द्वारके सामने थोडी-सी जगह लीएकर वहाँ चण्डोकी पूजा-की सभी सामग्री रख दी। एक हाँडीमें लाल, पीली, काली विन्दी लगाकर उसको सामग्रीके समीप रख दिया। एक शरायका पात्र तथा एक पात्रमें मांस भी रख दिया। यह सब रखकर वह चला गया। दूसरे दिन जब संकीर्तन करके भक्त निकले तो उन्होंने चण्डीपूजनकी सभी सामग्री देखी । खलेंका भी दल आकर एकत्रित हो गया और एक दूसरेको सुनाकर कहने लगे--- 'हम तो पहिले ही जानते थे, ये रात्रिमें किया इबंद करके और म्नियोंको साथ लेकर जोर-जोरसे तो हरिध्वनि करते हैं और भीतर-ही-भीतर वाममार्गकी पद्धतिसे भैरवी चक्र हा पूजन करते हैं। ये सामने कालोकी पूजाकी सामग्री प्रत्यक्ष ही देख लो । जो लोग सजन थे, वे समझ गये, कि यह किसी धूर्तका कर्तव्य है। सभी एकस्वरसे ऐसा करनेवाछे धूर्तकी निन्दा करने लगे। श्रीवास ताली पीट-पीटकर हँसने लगे और लोगोंसे कहने लगे---'देखो भाई ! हम रात्रिमें ऐसे ही चण्डो-पूता किया करते हैं। भद्रपुरुषोंको आज स्पष्ट ही ज्ञात हो गया। भक्तोंने उस सभी सामानको उठाकर दूर फेंक दिया और उस स्थानको गोमयने लोपकर और गङ्गाजल छिडककर शद्ध किया।

र् दूसरे ही दिन लोगोंने देखा गोपाल चापालके सम्पूर्ण शरीरमें 'गलित कुष्ठ हो गया है। उसके सम्पूर्ण शरीरमेंसे पीव बहने लगा। इतनेपर भी धाव खुजाते थे, खुजलीके कारण वह हाय-हाय करके सदा चिल्लाता रहता था। नगरके लोगोंने उसे मुहल्लेमेंसे निकाल दिया, क्योंकि छुष्ठ छूतकी बीमारी होती है, वह बेचारा गङ्गाजीके किनारे एक नीमके पेड़के नीचे पड़ा रहता था। एक दिन प्रमुक्तो देखकर उसने दीन-भावसे कहा—'प्रभो! मुझसे बड़ा अपराध हो गया है। क्या मेरे इस अपराधको तुम क्षमा नहीं कर सकते? तुम जगत्का उद्धार कर रहे हो, इस पापीका भी उद्धार करो। गाँव-नातेसे तुम मेरे भानचे लगते हो, अपने इस दीन-हीन मामाके उत्पर तुम कृपा क्यों नहीं करते? मैं बहुत दुखी हूँ। प्रभो! मेरा दुःख दूर करो।

प्रभुने कहा—'कुछ भी हो, मैं अपने अपराधिको तो क्षमा कर सकता हूँ, किंग्तु तुमने श्रीवास पिष्डितका अपराध किया है। इसिल्ये तुम्हें क्षमा करनेकी मुझमें सामर्थ्य नहीं है।' वेचारा चुप हो गया और अपनी नीचता तथा दुष्टताका फल कुष्ठके दुःखसे दुखी होकर वेदरनाके सिहत भोगता रहा।

योड़े दिनोंके पश्चात् जब प्रमु संन्यास लेकर कुलियामें आये और यह कुष्ठी फिर इनके शरणापन्न हुआ तब इन्होंने उसे श्रीवास पण्डितके पास भेज दिया। श्रीवास पण्डितने कहा—'मुझे तो इनसे पहिले भी कभी देष नही था अंर अब भी नहीं है, यदि प्रभुने इन्हें क्षमा कर दिया है,तो ये अब दु:खसे मुक्त हो ही गये।' देखते ही-देखते उसका सम्पूर्ण शरीर नीरोग हो गया।

इसी प्रकार एक दिन एक और ब्राह्मण संकीर्तन देखनेके लिये आया। जब उसमें किवाड़ोंको भीतरसे बंद देखा तब तो वह क्रोधके मारे आग-बबुला हो गया और कीर्तनवालोंको खरी-खोटी सुनाता हुआ अपने घर लौट गया। दूसरे दिन गङ्गाजीके घाटपर जब उसने प्रभुको भक्तों के सहित स्नान करते देखा तब तो उसने क्रोधमें भरकर प्रभुसे कहा—'तुम्हें अपने कीर्तनका बड़ा अभिमान है। दस-बीस भोले-भाले लोगोंको कठपुतिल्योंकी तरह हाथके इशारेसे नचाते रहते हो। लोग तुम्हारी पूजा करते हैं इससे तुम्हें बड़ा अहंकार हो गया है। जाओ मैं तुम्हें शाप देता हूँ, कि जिस संसारी सुखके मदमें तुम इतने भूले हुए हो, वह तुम्हारा संसारी सुख शीघ ही नष्ट हो जाय।' ब्राह्मणके ऐसे वाक्योंको सुनकर सभी भक्त आश्चर्यके साथ उस ब्राह्मणके मुखकी ओर देखने लगे। कुछ लोगोंको थोड़ा कोध भी आ गया, प्रभुने उन सबको रोकते हुए हँसकर उन ब्राह्मण देवतासे कहा—'विप्रदेव! आपके चरणोंमें मैं प्रणाम करता हूँ। आपका शाप मुझे सहर्ष स्वीकार है।'

कुछ देरने पश्चात् ब्राह्मणका क्रोध शान्त हो गया । तब उसने अपने वाक्योंपर पश्चात्ताप प्रकट करते हुए विनीतभावसे कहा— प्रभी! मैंने क्रोधके वशीभूत होकर आपसे ऐसे कुवाक्य कह दिये । आप मेरे अपराधको क्षमा करें।'

प्रभुने उसे आश्वासन देते हुए कहा—'विप्रवर ! आपने मेरा कुछ भी अपकार नहीं किया और न आपने मुझसे कोई कुवाक्य ही कहा। आपने शाप न देकर यह तो मुझे वरदान ही दिया है। श्रीकृष्ण-प्राप्तिमें संसारी मुख ही तो बन्धन के प्रधान कारण हैं। आपने मुझे उनसे मुक्त होनेका जो वरदान प्रदान कर दिया, इससे मेरा कल्याण ही होगा। आप इसके लिये कुछ भी चिन्ता न करें।' ऐसा कहकर प्रभुने उस ब्राह्मणको प्रेम-पूर्वक आलिङ्गन किया और वे भक्तोंके सहित अपने स्थानको चले आये। इसीका नाम है विद्रोप करनेवालोंके प्रति भी छुद्ध भाव रखना। ऐसा व्यवहार महाप्रभु-जैसे महापुरुषोंके ही द्वारा सम्भव भी हो सकता है। महाप्रमुक्ती नम्नता बड़ी ही अलैकिक थी। वे रास्तेमं कैंने भी चलें, क्रियोंने कभी दृष्टि नहीं मिलाते थे। बड़े लोगोंसे सदा दीनता और सम्मानके सहित भाषण करते थे। भावावेशके समय तो वे अपने स्वरूपको ही भूल जाते थे। भावावेशके अतिरिक्त समयमें यदि उनकी कोई पूजा या चरण-वन्दना करता तो वे उससे बहुत अधिक असन्तुष्ट होते। भावावेशके अनन्तर यदि कोई कहता कि हमें आपके दुर्गारूपमें, इप्णरूपमें, रामरूपमें अथवा वलदेव, वामन, मृसिंहके रूपमें दर्शन क्यों हुए थे तो आप कह देते—'तुम सरा उसी रूपका चिन्तन करते रहते हो। तुम्हारे इष्टरेवमें सभी सामर्थ्य है, वह जिसके श्रारीरमें भी चाई प्रवेश होकर तुम्हें दर्शन दे जायँ। इसमें तुम्हारी भावना ही प्रधान कारण है। तुम्हें अपनो शुद्ध भावनासे ही ऐसे रूपोंके दर्शन होते हैं।'

एक बार ये भक्तोंके सहित लेटे हुए थे कि एक ब्राइणीने आकर इनके चरणोंमें अपना मस्तक रखकर इन्हें भक्ति-भावसे प्रणाम किया। ब्राइणीको अपने चरणोंमें मस्तक रखते देखकर इन्हें बड़ा दु:ख हुआ और उसी समय दौड़कर गङ्गानीमें कृद पड़े। सभी भक्त इन्हें इस प्रकार गङ्गानीमें कृदते देखकर हाहाकार करने लगे। शचीमाता छाती पीट-पीटकर घदन करने लगीं। उसी समय नित्यानन्दनी और हरिदास भी प्रभुके साथ गङ्गानीमें कृद पड़े और इन्हें निकालकर किनारेगर लाये।

इस प्रकार वे अपने जीवनको रागद्विपादिसे बचाते हुए क्षमाको धारण करते हुए, अभिमानसे रहित होकर, पारियोंके साथ भी प्रेमका बर्ताव करते हुए तथा विद्वेषियोंसे भी मुन्दर ब्यवहार करते हुए अपनी सजनता, सहुदयता, महनशीलता और सचरित्रतासे भक्तोंके लिये एक उचादर्शका पाठ पढ़ाते हुए अपने आचरणोंद्वारा सबको आनन्दित करने लगे।



## श्रीकृष्ण-लीलाभिनय

क्षचिद् रुद्ति वैकुण्ठचिन्ताशबल्रचेतनः । क्षचिद्धसति तच्चिन्ताह्वाद उद्गायति कचित्॥ नदति क्षचिद्वुश्कण्ठो विल्रजो नृत्यति कचित्। क्षचित्तद्भावनायुक्तसन्मयोऽनुचकार ह॥

(श्रीमद्भा० ७। ४। ३९-४०)

यदि एक शब्दमें कोई हमसे भक्तकी परिभाषा पूछे तो हम उसके सामने 'छोकबाह्य' इसी शब्दको उपस्थित कर देंगे। इस एक ही शब्दमें

चै॰ च॰ ख॰ २---१६---

<sup>#</sup> भगवत्-प्रेममें पागल हुए भक्तकी दशाका वर्णन करते हैं—कभी तो भगवत्-चिन्तनसे उसका हृदय थुज्य-सा हो उठता है और भगवान् के वियोध-जन्य दु:खके स्मरणसे वह रोने लगता है। कभी भगवत्-चिन्तनसे प्रसन्न होक्कर उनके रूप-सुधाका पान करते-करते हैंसने लगता है, कभी जोरोंसे भगवन्नामोंका और गुणोंका गान करने लगता है। कभी उस्कण्ठाके सहित हुंकार मारने लगता है, कभी निर्लंज होकर नृत्य करने लगता है और कभी-कभी वह ईश्वर-चिन्तनमें अत्यन्त ही जवलीन होनेपर तन्मय होकर अपने आप भी भगवान्की लीलाओंका अनुकरण करने लगता है।

भक्त-जीवनकी, भक्ति-मार्गके पवित्र पथके पथिककी पूरी परिभाषा परि-लक्षित हो जाती है। भक्तोंके सभी कार्य अनीले ही होते हैं। उन्हें लोककी परवा नहीं। वालकोंकी भाँति वे सदा आनन्दमें मस्त रहते हैं। उन्हें रोनेमें भी मजा आता है और हँसनेमें भी आनन्द आता है। वे अपने प्रियतमकी स्मृतिमें मदा वेसुध-से वने रहते हैं। जिस समय उन्हें कोई उनके प्यारे प्रीतमकी दो चार उलटी सीधी बातें सुना दे, अहा, तब तो उनके आनन्दका कहना ही क्या है ! उस समय तो उनके अङ्ग-प्रत्यङ्गोंमें सभी सात्त्विक भागोंका उदय हो जाता है। यथार्थ स्थितिका पता तो उसी समय लगता है। आइये प्रमावतार श्रीचैतन्यके शरीरमें सभी भक्तोंके लक्षणोंका दर्शन करें।

एक दिन श्रीवास पण्डितके धरमें प्रभुने भावांवेशमें आकर वंशीवंशी' कहकर अपनी वही पुरानी बाँसकी बाँसुरी माँगी। कुछ हँसते हुए श्रीवास
पण्डितने कहा— पहाँ वाँसुरी कहाँ ? आपकी बाँसुरी तो गोपिकाएँ हर छे
गयीं।' वस, इतना सुनना था कि प्रभु प्रेममें विह्वल हो गये, उनके सम्पूर्ण
अङ्गोमें सास्विक भावोंका उद्दीपन होने लगा। वे गद्गद कण्डिसे वार-वार
श्रीवास पण्डितने कहते— 'हाँ, सुनाओ। कुछ सुनाओ। वंशीकी लीला
सुनाने क्यों नहीं ? उस बेचारी पोले बॉसकी बाँसुरीने उन गोपिकाओंका
क्या विगाहा था। जिससे व उसे हर ले गर्यी। पण्डित ! तुम मुझे उस कथाप्रसङ्गको सुनाओ।' प्रभुको इस प्रकार आग्रह करते देखकर श्रीवास
कहने लगे— 'आश्विनका महीना था। शरद्-ऋतु थी। भगवान निशानाथ
अपने सम्पूर्ण कलाओंने उदित होकर आकाशमण्डलको आलोकमय बना
रहे थे। प्रकृति शान्त थी। विहङ्गद्वन्द अपने-अपने घोंमलोंमें पड़े
शयन कर रहे थे। वृन्दावनकी निकुड़ोंमें स्तब्धता छायी हुई थी।
रजनीकी नीरवताका नाश करती हुई यमुना अपने नीले रंगके जलके

साथ हुंकार करती हुई धीरे-धीरे वह रही थी। उसी समय मोहनकी मनोहर मुरलीकी सुरीली तान गोपिकाओंके कार्नोमें पड़ी।'

बस, इतना सुनना था कि प्रभु पछाड़ खाकर भूमिपर गिर पड़े और ऑस्बॉसे अविरल अश्रु बहाते हुए श्रीवास पण्डितसे कहने ल्यों—'हॉं, फिर क्या हुआ ? आगे कहो ! कहते क्यों नहीं ? मेरे तो प्राण उस मुरली-की सुरीली तानको सुननेके लिये लालायित हो रहे हैं।'

श्रीवास फिर कहने लगे— 'उस मुरलाकी ध्विन जिसके कानोंमें पड़ी जिसने वह मनमोहनी तान मुनी, वहीं बेसुध हो गयी। सभी अकी-सी, जकी-सी, भूळी-सी, भटकी-सी हो गयी। उन्हें तन-बदनकी तिनक भी सुधिन रही। उस समय—

निशम्य गीतं तदनङ्गवर्धनं वजस्त्रियः कृष्णगृहीतमानसाः।

आजग्मुरन्योन्यमलक्षितोद्यमाः

स यत्र कान्तो जवलोलकुण्डलाः॥

(श्रीमद्भा०१०।२९।४)

उस अनङ्गवर्धन करनेवाले मुरलीके मनोहर गानको सुनकर जिनके मनको श्रीकृष्णने अपनी ओर खींच लिया है, ऐसी उन गोकुलकी गोपियोंने सापल्य-भावसे अपने अनेकों उद्योगको एक दूसरीपर प्रकट नहीं किया। वे श्रीकृष्णकी उस जगन्मोहन तानके अधीन हुई जिधरसे वह ध्विन सुनायी पड़ी थी उसीको लक्ष्य करके जैसे बैटी हुई थीं वैसे ही उठकर चल दीं। उस समय जानेकी शीवताके कारण उनके कार्नोंके हिलते हुए कमनीय कुण्डल बड़े ही सुन्दर मालूम पड़ते थे।

को गौ दुह रही थी वह दुहनीको वहीं पटककर चल दोः जिन्होंने दुहनेके लिये बछड़ा छोड़ दिया था उन्हें उमे बाँधनेतककी भी सुध न

रही । जो दूध औटा रही थीं वे उसे उफतता हुआ ही छोड़कर चल दीं । माता पुत्रोंको फेंककर, पत्नी पितयोंकी गोदमेंसे निकलकर, वहनें भाइयोंको खिलाते छोड़कर उसी ओरको दौड़ने लगीं । श्रीवास कहते जाते थे, प्रभु भावावेशमें सुनते जाते थे। दोनों ही वेसुध थे। इस प्रकार श्रीकृष्ण-कथा कहते-कहते ही सम्पूर्ण रात्रि बीत गयीं। भगवान् भुवनभास्कर भी घरके दूसरी ओर छिपकर इन लीलाओंका आस्वादन करने लगे। सूर्यके प्रकाश-को देखकर प्रभुको कुछ बाह्यश्चन हुआ। उन्होंने प्रेमपूर्वक श्रीवास पण्डित-का जोरोंसे आलिङ्गन करते हुए कहा—प् एण्डितजी! आज आपने हमें देवदुर्लभ रसका आस्वादन कराया। आज आपके श्रीमुखसे श्रीकृष्ण-लीलाओंके श्रवणसे में कृतकृत्य हो गया। इतना कहकर प्रभु नित्यकमेंसे निवृत्त होनेके लिये चले गये।

दूसरे दिन प्रभुने सभी भक्तोंके सहित परामर्श किया कि सभी भक्त मिलकर श्रीकृष्ण-लीलाका अभिनय करें । स्थानका प्रश्न उठनेपर प्रभुने स्वयं अपने मौसा पं० चन्द्रशेखर आचार्यरत्नका घर बता दिया। सभी भक्तोंको वह स्थान बहुत ही अनुकूल प्रतीत हुआ। वह घर भी बड़ा था और वहाँपर सभी भक्तोंको स्त्रियाँ भी विना किसी सङ्कोचके जा-आ सकती थीं। भक्तोंके यह पूछनेपर कि कौन-सी लीला होगी और किस-किसको किस-किस पात्रका अभिनय करना होगा। इसके उत्तरमें प्रभुने कहा—'इसका अभीसे कोई निश्चय नहीं। यस, यही निश्चय है, कि लीला होगी और पात्रोंके लिये आपसमें चुन लो। पात्रोंके पाठका कोई निश्चय नहीं है। उस समय जिसे जिसका भाव आ जाय, वह उसी भावमें अपने विचारोंको प्रकट करे। अभीसे निश्चय करनेपर तो बनावटी लीला हो जायगी। उस समय जैसी भी जिसे स्वाभविक स्फुरणा हो।' यह सुनकर सभी भक्त बड़े प्रसन्न हुए। प्रभुके अन्तरङ्ग भक्तोंको तो अनुभव होने लगा मानो कल वे प्रत्यक्ष वृन्दाबन-लीलाके दर्शन करेंगे।

प्रभने उसी समय पात्रोंका निर्णय किया। पात्रोंके चननेमें भक्तोंमें खुब हँसी-दिल्लगी होती रही । सबसे पहले नाटक करानेवाले सत्रधारका प्रश्न उठा । एक भक्तने कहा- 'सत्रधार तो कोई ऐमा मोटा-ताजा होना चाहिये जो जरूरत पड़नेपर मार भी सह मके । क्योंकि सत्रधारको ही सबकी देख-रेख रखनी होती है।' यह सनकर नित्यानन्दजी बोल उठे-- 'तो इस कामको हरिदासजीके सुपूर्व किया जावे । ये मार ग्वानेमें भी खूब प्रवीण हैं।' सभी भक्त हँसने लगे, प्रभने भी नित्यानन्दजीकी बातका समर्थन किया। फिर प्रभु स्वयं ही कहने लगे—'नारदजीके लिये तो किसी दूसरेकी जरूरत हां नहीं । साक्षात नारदावतार श्रीवास पण्डित उपस्थित हैं ही ।' इसी समय एक भक्त भीरेसे बोल उठा-- 'नारदो क्रान हिप्रयः' 'नारदजी तो लडाई-झगड़ा पसंद करनेवाले हैं। इसपर हँसते हए अद्वैताचार्यने कहा--- पे नारद भगवान इसमें अधिक और कलह क्या करातें ? आज नवद्वीपमं जो इतना कोलाहल और हो-हल्ला मच रहा है, इसके आदिकारण तो ये नारदावतार श्रीवास महाराज ही हैं। ' इतनेमें ही मरारी चोल उठे---(अजी) नारदजीको एक चेला भी तो चाहिये। यदि नारदजी पसंद करें तो मैं इनका चेला बन जाऊँ !?

यह सुनकर गदाधर बोले— 'नारदजीके पेटमें कुछ दर्द तो हो ही नहीं गया है, जो हिंगाष्टक-चूर्णके लिये वैद्यको चेला बनावें । उन्हें तो एक ब्रह्मचारी शिष्य चाहिये। तुम ठहरे ग्रहस्था। तुम्हें लेकर नारदजी क्या करेंगे ? उनके चेला तो नीलाम्बर ब्रह्मचारी बने ही बनाये हैं।'

त्रभुने मुस्कराते हुए कहा—'भुवनमोहिनी लक्ष्मीदेवीका अभिनय हम करेंगे। किन्तु हमारी सखी लिलता कौन बनेगी !' इसपर पुण्डरीक विद्यानिधि बोल उठे—'प्रभुकी लिलता तो सदा प्रभुके साथ छायाकी तरह रहती ही हैं। ये गदाधरजी ही तो लिलता सखी हैं।' इसपर सभी भक्तोंने. एक स्वरमें कहा—'ठीक है, जैसी अँगूठी वैसा ही उसमें नग जड़ा गया है।' इसपर प्रभु इँसकर कहने लगे—'तब बस ठीक है, एक बड़ी बूढ़ी बड़ाईकी भी हमें जरूरत थी सो उमके लिये श्रीपाद नित्यानन्दजी हैं ही।' इतनेमें ही अधीर होकर अहैताचार्य बोल उठे—'प्रभो ! हमें एकदम मुला ही दिया क्या ? अभिनयमें क्या बूढ़े कुल न कर सकेंगे।'

हँसते हुए प्रभुने कहा— 'आपको जो बूढ़ा बताता है, उसकी बुद्धि स्वयं बूढ़ी हो गयी है। आप तो भक्तोंके सिरमौर हैं। दान लेनेवाले वृन्दावनिवहारी श्रीकृष्ण तो आप ही वर्नेगे।' यह सुनकर सभी भक्त बड़े प्रसन्न हुए। सभीने अपना-अपना कार्य प्रभुते पूछा। बुद्धिमन्तलाँ और सदाशिवके जिम्मे रङ्गमञ्ज तैयार करनेका काम सोंपा गया। बुद्धिमन्तलाँ जर्मीदार और धनवान् थे, वे भाँति-भाँतिके साज-वाजके सामान आचार्य-रत्नके घर ले आये। एक ऊँचे चबूतरापर रङ्ग-मञ्ज बनाया गया। दार्यी ओर ख्रियोंके बैठनेकी जगह बनायों गयो और सामने पुरुषोंके लिये। नियत समयपर सभी भक्तोंकी स्त्रियाँ आचार्यरत्नके घर आ गर्यी। मालिनीदेवी और श्रीविष्णुप्रियाके महित शचीमाता भी नाट्याभिनयको देखनेके लिये आ गर्यो। मभी भक्तोंके आ जानेपर किवाड़ बंद कर दिये गये और लीला-अभिनय आरम्भ हुआ।

भीतर बैठे हुए आचार्य वासुदेव पात्रोंको रङ्ग-मञ्जपर भेजनेके लिये सजा रहे थे। इधर पर्दा गिरा। सबसे पहले मङ्गलाचरण हुआ। अभिनयमें गायन करनेके लिये पाँच आदमी नियुक्त थे। पुण्डरीक विद्यानिधि चन्द्रशेखर आचार्यरत्न और श्रीवास पण्डितके रमाई आदि तीनों भाई। विद्यानिधिका कण्ठ बड़ा ही मधुर था। वे पहले गाते थे। उनके स्वरमें ये चारों अपना स्वर मिलाते थे। विद्यानिधिने सर्वप्रथम अपने कोमल कण्ठसे इस स्रोकका गायन किया —

जयित जननिवासो देवकीजन्मवादो यदुवरपरिषत्स्वैदोंभिरस्यन्नधर्मम्

स्थिरचरवृजिनन्नः सुस्मितः श्रीमुखेन त्रजपुरवनितानां वर्षयन् कामदेवम्॥क्ष

( श्रीमद्भा० १०। ९०। ४८ )

इसके अनन्तर एक और स्ठोक मङ्गलाचरणमें गाया गया, तब स्त्रधार रङ्ग-मञ्चपर आया। नाटकके पूर्व स्त्रधार आकर पहले नाटककी प्रस्तावना करता है, वह अपने किसी साथीसे बार्तो ही-बार्तोमें अपना अभिप्राय प्रकट कर देता है, जिसपर वह अपना अभिप्राय प्रकट करता है, उसे परिपार्श्वक कहते है। स्त्रधार (हरिदास) ने अपने परिपार्श्वक (मुकुन्द) के सहित रङ्ग-मञ्चपर प्रवेश किया। उस समय दर्शकोंमें कोई भी हरिदासजीको नहीं पहचान सकते थे, उनकी छोटी-छोटी दाईं के ऊपर सुन्दर पाग बँधी हुई थी, वे एक बहुत लंबा-सा अँगरखा पहिने हुए थे और कंधेपर बहुत लंबी छड़ी रखी हुई थी। आते ही उन्होंने अपनी आजीविका प्रदान करनेवाली रंगभूमिको प्रणाम किया और दो सुन्दर पुष्पोंसे उसकी पूजा करते हुए प्रार्थना करने लगे—दे रंगभूमि ! तू आज साक्षात् वृन्दावन ही वन जाओ। इसके अनन्तर चारों ओर देखते हुए दर्शकोंकी ओर हाथ मटकाते हुए वं कहने लगे—-व्ही आपत्ति है, यह नाटक करनेका काम भी कितना खराब है। सभीके मनको प्रसन्न करना होता है। कोई कैसी

<sup>#</sup> जो सब जीवोका आश्रय है, जिन्होंने कहनेमात्रको देवकीके गर्भसे जनम लिया, जिन्होंने सेवकसमान आशाकारी बड़े-बड़े यदुश्रेष्ठोंके साथ अपने बाहुबल्से अवर्मका संहार किया, जो चराचर जगत्के दुःखको ूर करनेवाले हैं, जिनके सुन्दर हास्य-शोभित श्रीमुखको देखकर वजवालाओं के हृदयमें कामोदीयन हुआ करता था, उन श्रीकृष्णको जय हो।

भी इच्छा प्रकट कर दें, उसकी पूर्ति करनी ही होगी। आज ब्रह्मावाबाकी सभामें उन्हें प्रणाम करने गया था। रास्तेमें नारदवावा ही मिळ गये। सुझसं कहने लगे— भाई! तुम खूब मिळे। हमारी बहुत दिनोंसे प्रवर्ष इच्छा थी कि कभी वृन्दावनकी श्रीकृष्णकी लीलाको देखें। कल तुम हमें श्रीकृष्णलीला दिखाओ।' नारदवावा भी अजीव हैं। भला में वृन्दावनकी परम गोण्य रहस्यलीलाओंका प्रत्यक्ष अभिनय कैसे कर सकता हूँ। परिपाद्वंक इस वातको सुनकर (आश्चर्य प्रकट करते हुए) कहने लगा— भहाशय! आप आज कुछ नशा-पत्ता तो करके नहीं आ रहे हैं? मालूम पड़ता है, मीठी विजया कुछ अधिक चढ़ा गये हो। तभी तो ऐसी भूली-मूली वार्ते कर रह हो? भला, नारद-जैसे ब्रह्मशानी, जितेन्द्रिय और आस्माराम मुनि श्रीकृष्णकी शृंगारी लीलाओंके देखनेकी इच्छा प्रकट करें यह तो आप एकदम असम्भव बात कह रहे हैं।'

मृत्रकार (हरिदास)—'वाह साहय! माद्रम पड़ता है, आप शास्त्रों के ज्ञानसे एकदम कोरे ही हैं। श्रीमद्भागवतमें क्या लिखा है, कुछ खबर भी है? भगवानके लीलागुणोंमें यही तो एक भारी विशेषता है कि मोक्ष-पदविपर पहुँचे हुए आत्माराम मुनितक उनमें भक्ति करते हैं।\*

परिपादर्वक--अच्छे आत्माराम हैं, मायासे रहित होनेपर भी मायिक लीलाओंके देखनेकी इच्छा करते रहते हैं।

स्०—तुम तो निरे घोंघायसन्त हो। भरा भगवान्की लीलाएँ मायिक कैमे हो मकती हैं ? वे तो अप्राकृतिक हैं। उनमें तो मायाका लेखा भी नहीं।

परि॰ —क्यों जी, मायाके विना तो कोई किया हो ही नहीं सकती, ऐसा हमने शास्त्रकोंके मुखसे सुना है।

> आत्मारामाश्च मुनयो निर्प्रत्या अप्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहेतुकीं भक्तिमित्थंभूतगुणो हरिः ॥

सू॰—'वसः सुना ही है, विचारा नहीं । विचारते तो इस प्रकार गुड़-गोवरको मिलाकर एक न कर देते । यह बात मनुष्योंकी क्रियाके सम्बन्धमें है, जो मायाबद्ध जीव हैं । भगवान् तो मायापति हैं । माया तो उनकी दासी है । वह उनके इशारेसे नाचती है । उनकी सभी लीलाएँ अप्राकृतिकः विना प्रयोजनके केवल भक्तोंके आनन्दके ही निमित्त होती हैं ।'

परि॰—( कुछ विस्मयके साथ ) हाँ, ऐसी बात है १ तब तो नारदर्जा भल्ने ही देखें । खूब ठाटसे दिखाओ । सालभरतक ऐसी तैयारी करो, कि नारदजी भी खुश हो जायँ। उन्हें ब्रह्मलोकसे आनेमें अभी दस-बीस वर्ष तो लग ही जायँगे।

सृ०—तुम तो एकदम अकलके पीछे डंडा लिये ही फिरते रहते हो। वे देवर्षि ठहरे, संकल्प करते ही जिस लोकमें चाहें पहुँच सकते हैं!

क्षि • — मुझे इस बातका क्या पता था, यदि ऐसी बात है, तो अभी लीलाकी तैयारी करता हूँ। हाँ, यह तो बताओ किस लीलाका अभिनय करोगे ?

सू०—मुझे तो दानलीला ही सर्वोत्तम जँचती है, तुम्हारी क्या सम्मति है ?

परि॰—लीला तो बड़ी सुन्दर हैं, मुझे भी उसका अभिनय पसंद है, किंतु एक बड़ा भारी द्वन्द्व है। अभिनय करनेवाली बालिकाएँ लापता हैं।

मृ•—( कुछ विस्मयके साथ ) 'वे कहाँ गयीं !'

क्रि॰-वे गोपेश्वर शिवका पूजन करने वृन्दावन चली गयी हैं !

सू॰—तुमने यह एक नयी आफतकी बात सुना दी। अब कैसे काम चलेगा !

्रि॰—( जल्दीसे ) आफत काहेकी, मैं अभी जाता हूँ, वाल-की-वातमें आता हूँ और उन्हें साथ-ही-साथ लिवाकर लाता हूँ। सू०—( अन्यमनस्कभावसे ) वे सब अभी हैं बची, उनकी उम्र है कची, वैसे ही बिना कहे चली गयीं। न किसीसे कह गयीं। न सुन गयीं। वहाँका पथ है दुर्गम भारी, कहीं फिरेंगी मारी-मारी। साथमें कोई बड़ी- बूढ़ी भी नहीं है।

पि ०-- 'है क्यों नहीं बड़ाई बूढ़ी कैसी है ?'

सू॰ — ( इसकर ) बूढ़ीको भी पूजनकी खूब स्झी, आँखोंने दीखता नहीं। कोई धीरेसे धक्का मार दे तो तीन जगह गिरेगी, उसे रास्तेका क्या होश ?

इतनेहीमें नैपथ्यसे वीणाकी आवाज मुनायी दी और वहं स्वरके सिहत—'श्रीकृष्ण गंविन्द हरं मुरारे, हे नाथ नारायण वासुदेव' यह पद मुनायी दिया । युत्रधार यह समझकर िक नारदजी आ गये, जब्दीसे अपने पिराध्वंक (मुकुन्द) के साथ कन्याओंको बुलानेके लिये दौड़े गये। इतनेमें ही क्या देखते हैं कि हाथमें वीणा लिये हुए पीले वस्त्र पहिने मफेद दादीवाले नारदजी अपने शिष्यके सहित रंग-मञ्जपर 'श्रीकृष्ण गंविन्द हरं मुरारे, हे नाथ नारायण वासुदेव' इस पदको गाते हुए धीरे-धीरे घूम रहे हैं। उस समय श्रीवास नारद-वेशमें इतने भले मालूम पड़ते थे कि कोई उन्हें पहचान ही नहीं सकता था कि ये श्रीवास पण्डित हैं। युक्काम्यर ब्रह्मचारी रामनामी दुपटा ओड़े कमण्डल हाथमें लिये नारदजीके पीले-पीले घूम रहे थे।

िश्व गाँ शीवासके इस रूपको देखकर विस्मित हो गर्या । शचीमाताने इसकर मालिनोदेवींसे पूळा—'क्यों ? यही तुम्हारे पति हैं न ?' मालिनी-देवींने कुळ सुम्कराने हुए कहा—'क्या पता तुम ही जानो ।'

श्रोवास पिण्डतने वेश ही नारदका नहीं बना रखा था। सचमुच उन्हें उस तमय नारदमुनिका वास्तविक आवेश हो आया था। उमी आवेशमें आपने अपने नाथके शिष्यसे कहा—प्ब्रह्मचारी ! क्या बात है ? यहाँ तो नाटकका कोई रंग-ढंग दिखायी नहीं पड़ता ?' उसी समय सूत्रधारके साथ सुप्रभाके सहित गोपीवेशमें गदाधरने प्रवेश किया।

इन्हें देखकर नारदजीने पूछा--- 'तुम कौन हो ?'

सुप्रभा (ब्रह्मानन्द) ने कहा—भगवन् ! हम ग्वालिनी हैं, बृन्दावनमें गोपेश्वर भगवान्के दर्शनके निमित्त जा रही हैं। आप महाराज! कौन हैं और कहाँ जा रहे हैं!

नारदजीने कहा—मैं श्रीकृष्णका एक अत्यन्त ही अकिञ्चन किङ्कर हूँ, मेरा नाम नारद है !

'नारद' इतना सुनते ही सुप्रभाके साथ सखीने तथा अन्य सभीने देविषें नारदको साधाङ्ग प्रणाम किया । गोपी (गदाधर) नारदजीके चरणोंको पकड़कर रोते-रोते कहने लगी—'हे भक्तभयहारी भगवन्! जिस श्रीकृष्णने अपना काला रंग लिपाकर गौर वर्ण धारण कर लिया है, उन अपने प्राणप्यारे प्रियतमके प्रेमकी अधिकारिणी में कैमे वन सकूँगी? यह कहते-कहते गोपी (गदाधर) नारदके पैरोंको पकड़कर जोरोंके साथ इदन करने लगी। उसके कोमल गोल कपोलोंपरमे अशुओंकी धाराओंको बहते देखकर सभी भक्त दर्शक रुदन करने लगी।

नारद् जी गोपीको आश्वासन देते हुए कहने लगे— 'तुम तो श्रीकृष्ण-की प्राणोंसे भी प्यारी सहन्तरी हो। तुम त्रजमण्डलके घनश्यामकी मनमोहिनी मयूरी हो। तुम्हारे उत्यको देखकर वे ऊपर रह ही नहीं सकते। उसी क्षण नीचे उत्तर आवेंगे। तुम अपने मनोहर सुखमय जुत्यसे मेरे संतप्त हृदयको शीतल्ता प्रदान करो।'

गोपी इतना सुननेपर भी च्दन ही करती रही। दूसरी ओर सुप्रभा अपने नृत्यके भावोंसे नारदके मनको मुदित करने लगी। उधर सूत्रधार (हिरदास) भी सुप्रभाके ताल-स्वरमें तालस्वर मिलाते हुए कंधेपर लष्ट रखकर नृत्य करने लगे। वे सम्मूर्ण आँगनमें पागलकी तरह धूम-धूमकर 'कुष्ण भज कृष्ण भज कृष्ण भज बावरे । कृष्णके भजन बिनु खाउंग स्वा पामरे ?' इस पदको गा-गाकर जोरींसे नाचने छंगे । पद गाते-गाते आप बीचमें रुककर इस दोहेको कहते जाते—

> रेंनि गॅबाई सोइके, दिवस गॅबाया खाया हीरा जनम अमील था कौडी बदले जाय ॥ इण्णा मज ऋणा भज ऋणा भज बावरे । ऋणाके भजन बिनु खाउगे क्या पामेर ॥

गोपी नारदके चरणोंको छोड़ती ही नहीं थी, सुप्रभा (ब्रह्मानन्द) ने गोपी (गदाधर) से आग्रहपूर्वक कहा—'सिख ! पूजनके किये बड़ी बेला हो गयी। सभी हमारी प्रतीक्षामें होंगी, चली चलें।'

सुप्रभाकी ऐसी बात सुनकर सखीने नारदजीकी चरणवन्दना की और उनसे जानेकी अनुमति माँ कर सुप्रभाके सहित दूसरी ओर चली गयी। उनके दूसरी ओर चले जानेपर नारदजी अपने ब्रह्मचारी जीसे कहने लगे-श्रह्मचारी! चलो हम भी वृन्दावनकी ही ओर चलें। वहीं चलकर श्रीकृष्ण भगवान्की मनोहर लीलाओंके दर्शनसे अपने जन्मको सफल करें।

·जो आहा' कहकर ब्रह्मचारी नारदजीके पोछे-पोछे चलने सगा।

घरके भीतर महाप्रभु भुवनमोहिनो लक्ष्मीदेवीका वेष धारण कर रहे है । उन्होंने अपने सुन्दर कमलके समान कोमल-युगल चरणोंमें महाचर लगाया। उन अरुण रंगके तलुओंमें महावरकी लालिमा फीकी-फीकी-मी प्रतीत होने लगी। पैरोंकी उँगलियोंमें आपने छन्नी और छन्ना बहने, खड़ला, छड़े और झाँझनोंके नीचे सुन्दर धुँघरू बाँधे। कमरमें करधनी बाँधी। एक बहुत ही बढ़िया लहाँगा पहिना। हाथोंकी उँगलियोंमें छोटी-छोटी छन्नी और अँगूटेमें बड़ी-सी आरसी पहिना। गलेमें मोहनमाब्ज पचमनिया, हार, हमेल तथा अन्य बहुत सी जड़ाऊ और कीमती मास्त्राएँ धारण की। कानोंमें कर्णकुल और बाजुओंमें सोनेकी पहुँची पहिनी।

आचार्य वासुदेवने बड़ी ही उत्तमताते प्रभुके लंबे-लंबे डुँघराले बालोंमें सीधी माँग निकाली और पीछेसे बालोंका जूड़ा बाँध दिया। वालोंके जुड़ेमें मालती, चम्पा और चमेली आदिके बड़ी ही सजावटके साथ फूल गूँध दिये। एक सुन्दर-सी माला जुड़ेमें खोंस दी। माँगमें बहुत ही बारीकीसे मिन्दूर भर दिया। माथेपर बहुत छोटी-सी रोलीकी एक गोल बिन्दी रख दी। सुगन्धित पान प्रभुके श्रीमुखमें दे दिया। एक बहुत ही पतली कामदार ओढनी प्रभुको उढ़ा दी गयी। श्रंगार करते-करते ही प्रमुको हिम्मणीका आवेश हो आया। वे श्रीकृष्णके विरहमें हिम्मणीभावसे अधीर हो उठे।

रुक्मिणीके पिताकी इच्छा थी कि वे अपनी प्यारी पुत्रीका विवाह श्रीकृष्णचन्द्रजीके साथ करें। किन्तु उनके बड़े पुत्र रुक्मीने रुक्मिणीका विवाह शिश्रपालके साथ करनेका निश्चय किया था। इससे रुक्मिणी अधीर हो उठी। वह मन-ही-मन श्रीकृष्णचन्द्रजीको अपना पति बना चुकी थी। उसने मनसे अपना सर्वस्व भगवान वासदेवके चरणोंमें समर्पित कर दिया था। वह सोचने लगी---'हाय! वह नराधम शिशुपाल कल बारात सजाकर मेरे पिताकी राजधानीमें आ जायगा। क्या मैं अपने प्राणप्यारे पतिदेवको नहीं पा सकूँगी ? मैंने तो अपना सर्वस्व उन्होंके श्रीचरणोंमें समर्पण कर दिया है । वे दीनवत्सल हैं, अशरणशरण हैं, घट-घटकी जाननेवाले हैं । क्या उनसे मेरा भाव छिपा होगा ? वे अवस्य ही जानते होंगे । फिर भी उन्हें स्मरण दिलानेको एक विनयकी पाती तो पठा ही दूँ। फिर आना न भाना उनके अधीन रहा। या तो इस प्राणहीन शरीरको शिशुपाळ ले जायगा, या उसे खाली हाथों ही लौटना पड़ेगा। प्राण रहते तो मैं उस दुष्टके साथ कभी न जाऊँगी । इस शरीरपर तो उन भगवान् वासुदेवका ही अधिकार है। जीवित शरीरका तो वे ही उपभोग कर सकते हैं। यह सोचकर वह अपने प्राणनाथके लिये प्रेम-पातीलिखनेकी कैसी —

## २५४ श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली खण्ड २

श्रुखा गुणान्भुवनसुन्दर शृण्यतां ते निर्विदय कर्णविवरिर्हरतोऽक्कतापम् । रूपं दशां दृशिमतामखिळार्थेळामं त्वय्यच्युताविदाति वित्तमपत्रपं मे ॥%

(श्रीमद्भा०१०।५२।३७)

इस प्रकार सात श्लोक लिखकर एक ब्राह्मणके हाथ उसने अपनी वह प्रणयरमने पूर्ण पाती द्वारिकाको भगवान्के पास भिजवायी। महाप्रभु भी उसी तरहस हाथके नखींके द्वारा रुक्मिणीके भावावेशमें अपने प्यारे श्लीकृष्णको प्रेम-पाती-सी लिखने लगे। वे उसी भावसे विलख-विलखकर स्दन करने लगे और रोते-रोते उन्हीं भावोंको प्रकट भी करने लगे। कुछ कालके अनन्तर वह भाव शान्त हुआ। वाहर रङ्गमञ्चपर अद्वैताचार्य सुप्रभा और गोपीके साथ मधुर भावकी बातें कर रहे थे। हरिदास कंधेपर लढ रखकर 'जागो-जागो' कहकर धूम रहे थे। सभी भक्त प्रेममें विभोर होकर रुदन कर रहे थे। इतनेमें ही जगन्मोहिनी रूपको धारण किये हुए प्रभुने रङ्ग-मञ्चपर प्रवेश किया। प्रभुके आगे बड़ाई-वेशमें नित्यानन्दजी थे। नित्यानन्दजीके कंधेपर हाथ रन्ते हुए धीरे-धीरे प्रभु आ रहे थे। प्रमुके उस अद्भुत रूप-लावण्ययुक्त न्वरूपको देखकर सभी भक्त चिकत हो गये। उस

<sup>\*</sup> हे अच्युत ! तुम्हारे त्रिमुदन-सुन्दर स्वरूपकी ख्याति मेरे कर्णकुहरोंद्वारा हृदयमें पहुँच गयी है, नसने पहुँचते ही मेरे हृदयके सभी प्रकारके तापोंको शान्त कर दिया है। क्योंकि तुम्हारे जगन्मोहन रूपमें और आपके अचिन्दय गुर्गोमे प्रभाव ही ऐसा है, कि वह देखनेवाकों तथा सुननेवाकोंके सभी मनोरयोंको पूर्ण कर देते हैं। हे प्रणतपाल ! उम ख्यानिके हो सुननेमें मेरा निर्लंज मन तम्हारेमें आसक्त हो गया है।

समयके प्रभुके रूपका वर्णन करना कविकी प्रतिभाके बाहरकी बात है। सभी इस बातको भूल गये कि प्रभुने ऐसा रूप बनाया है। भक्त अपनी-अपनी भावनाके अनुसार उस रूपमें पार्वती, सीता, लक्ष्मी, महाकाली तथा रासविहारिणी रसविस्तारिणी श्रीराधिकाजीके दर्शन करने लगे । जिस प्रकार समुद्र-मन्थनके पश्चात् भगवानके भवनमोहिनी रूपको देखकर देवः दानवः यक्ष, राक्षस सब-के-सब उस रूपके अधीन हो गये थे और देवाधिदेव महादेवजीतक कामासक्त होकर उसके पीछे दौड़े थे, उसी प्रकार यहाँ भी सभी भक्त विमुग्ध-से तो हो गये थे; किन्त प्रभुके आशीर्वादसे किसीके हृदयमें कामके भाव उत्पन्न नहीं हुए । सभीने उस रूपमें मातृहनेहका अनुभव किया । प्रभु लक्ष्मीके भावमें आकर भावमय सुन्दर पद गा-गाकर मधुर नृत्य करने लगे । उस समय प्रभुकी आकृति-प्रकृति, हाव-भाव, चेष्टा तथा वाणी सभी स्त्रियोंकी-सी ही हो गयी थी। वे कोकिलकृजित कमनीय कण्ठसे बड़े ही भावमय पदोंका गान कर रहे थे। उनकी भाव-भङ्गीमें जादू भरा हुआ था, सभी भक्त उस अनिर्वचनीय अलौकिक और अपूर्व नृत्यको देखकर चित्रके लिखे-मे स्तम्भित भावसे बैठे हुए थे। प्रभु भावादेश-में आकर नृत्य कर रहे थे। उनके नृत्यकी मधुरिमा अधिकाधिक बढ्ती ही जाती थी। दोनों आँखोंसे अशुओंकी दो अविच्छिन्न धारा सी बह रही थी, मानो गङ्गा-यमुनाका प्रवाह सजीव होकर वह रहा हो । दोनों भृकुटियाँ ऊपर चढ़ी हुई थीं। कड़े, छड़े, झॉझन और नूपुरोंकी झनकारसे सम्पूर्ण रंग-मञ्ज झंकृत-सा हो रहा था। प्रकृति स्तब्ध थी मानो वायु भी प्रभुके इस अपूर्व नृत्यको देखनेके लालचमे रुक गया हो। भीतर बैठी हुई सभी स्त्रियाँ ब्रिस्मयसे ऑर्खे फाड़-फाड़कर प्रभुके अद्भुत रूप-लावण्यकी शोभा निहार रही थी।

उसी समय नित्यानन्दजी बड़ाईके भावको परित्याग करके श्रीकृष्ण-भावसे क्रन्दन करने लगे। उनके क्रन्दनको सुनकर सभी भक्त ब्याकुल हो उठे और लंबी-लंबी साँसें छोड़ते हुए सब-के-सब उच्चस्वरसे हा गौर ! हा कृष्ण ! कहकर रुदन करने लगे । सभीकी रोदनष्वनिसे चन्द्रशेखरका घर गूँजने लगा । सम्पूर्ण दिशाएँ रोती हुई-सी मालूम पड़ने लगीं । भक्तौंको व्याकुल देखकर प्रभु भक्तोंके ऊपर वात्सल्यभाव प्रकट करनेके निमित्त भगवान् के सिंहासनपर जा बैठे । सिंहासनपर बैठते ही सम्पूर्ण बर प्रकाशमय बन गया । मानो हजारों सूर्य, चन्द्र और नक्षत्र एक साथ ही आकाशमें उदय हो उठे हों । भक्तोंकी ऑखोंके सामने उस दिव्यालकेके प्रकाशको सहन न करनेके कारण चकाचौंधन्सा छा गया ।

प्रभुने भगवान्के सिंहासनपर बैठे-ही-बैठे हरिदासजीको बुलाया । हरिदासजी लघ्ठ फेंककर जल्दीसे जगन्माताकी गोदीके लिये दौहे । प्रभुने उन्हें उठाकर गोदमें बैठा लिया । हरिदास महामाया आदिशक्तिकी कोइमें बैठकर अपूर्व वात्सल्यसुखका अनुभव करने लगे । हसके अनन्तर कमशः सभी भक्तोंकी बारी आयी । प्रभुने भगवतीके भावमें सभीको वात्सल्यसुखका रसास्वादन कराया और सभीको अपना अप्राप्य स्तनपान कराकर आनन्दित और पुलकित कराया । इसी प्रकार भक्तोंको स्तनपान कराते-कराते प्रातःकाल हो गया । उस समय भक्तोंको सुर्यदेवका उदय होना अकिचकर-सा प्रतीत हुआ । प्रातःकाल होते ही प्रभुने भगवती-भावका संवरण किया । वे थोड़ी देरमें प्रकृतिस्थ हुए और उस वेषको बदलकर भक्तोंके सहित नित्यकर्मसे निवृत्त होनेके लिये गङ्गाकिनारेकी ओर चले गये । चन्द्रशेखरका घर प्रभुके चले जानेपर भी तेजोमय ही बना रहा और वह तेज धीरे-धीरे सात दिनमें जाकर विल्कुल समात हुआ ।

इस प्रकार प्रभुने भक्तींके सहित श्रीमद्भागवतकी प्राय: सभी लीलाओंका अभिनय किया।

## भक्तोंके साथ प्रेम-रसास्वादन

सर्वथैव तुरुहोऽयमभन्तेभगवद्रसः। तत्पादाम्बजसर्वस्वैभन्तेरेवानुरस्यते

li#

प्रेमकी उपमा किससे दें ? प्रेम तो एक अनुपमेय वस्तु है। स्थावरा जङ्गम, चरा अचरा सजीव तथा निर्जीय सभीमें प्रेम समानरूपसे व्याप्त हो रहा है। संसारमें प्रेम हो तो ओतप्रोतभावसे भरा हुआ है। जो लोग आकाशको पोला समझते हैं, वे भूले हुए हैं। आकाश तो लोहेंसे भी कहीं अधिक ठोस है। उसमें तोएक परमाणु भी और नहीं समा सकता, वह संदृच्चित और दुर्श्वत्तियोंके भावोंसे टूँस-टूँसकर भरा हुआ है। प्रेम उन सभीमें समानरूप व्याप्त है। प्रेमको चूना-मसाला या जोड़नेवाला द्राविक पदार्थ समझना चाहिये। प्रेमके कारण ये सभी भाव टिके हुए हैं। किन्तु प्रेमकी उपलब्ध सर्वत्र नहीं होती। वह तो भक्तोंके ही शरीरोंमें पूर्णरूपसे प्रकट होता है। सक्त ही परस्परमें प्रेमरूपी रसायनका निरन्तर पान करते रहते हैं।

\* जिन्होंने सांसारिक भोगोंको ही सब कुछ समझ रखा है, जो विषय-भोगोंमें ही आबद्ध हैं, ऐसे अभक्तोंको भगवद्रसका आस्वादन करना सर्वथा दुर्लभ है। जिन्होंने अपना सर्वस्व उस साँवलेके कोमक अरुण चरणोंमें समर्पित कर दिया है, जो सर्वतोभावेन उसीके बन गये हैं ऐसे ऐकान्तिक भक्त ही उस रसका आस्वादन कर सकते हैं।

चै० च० ख० २-१७-

उनकी प्रत्येक चेष्टामें प्रेम-ही-प्रेम होता है। वेसदा प्रेम-वारणी पान करके लोकबाह्य उन्मत्त-से बने रहते हैं और अपने प्रेमी बन्धुओं तथा भक्तोंको भी उस वारणीको भर-भर प्याले पिलाते रहते हैं। उस अपूर्व आसवका पान करके वे भी मस्त हो जाते हैं, निहाल हो जाते हैं, धन्य हो जाते हैं, ल्ला, घृणा तथा भयसे रहित होकर वे भी पागलोंकी भाँति प्रलाप करने लगते हैं। उन पागलोंके चित्रमें कितना आनन्द है, कैसा अपूर्व रस है। उनकी मार-पीट, गाली-गलीज, स्तुति-प्रार्थना, भोजन तथा शर्यन सभी कामोंमें प्रेमका सम्पुट लगा होनेसे ये सभी काम दिन्य और अलौकिक-से प्रतीत होते हैं। उनके अवणसे सहृदय पुरुषोंको सुख होता है, वे भी उस प्रेमासवके लिये छटपटान लगते हैं और उसी छटपटाहटके कारण वे अन्तमें प्रभुन्नेमके अधिकारी बनते हैं।

महाप्रभु अब भक्तोंको साथ छेकर नित्यप्रति बड़ी ही मधुर-मधुर छीलाएँ करने लगे । जबसे जगाई-मधाईका उद्धार हुआ और वे अपना सर्वस्व त्याग कर श्रीवास पण्डितके यहाँ रहने लगे, तबसे भक्तोंका उत्साह अत्यधिक बढ़ गया है। अन्य लोग भी संकीर्तनके महत्त्वको समझने लगे हैं । अब संकीर्तनकी चर्चा नबद्वीपमें पहलेसे भी अधिक होने लगी है। निन्दक अब माँति-माँतिसे कीर्तनको बदनाम करनेकी चेष्टा करने लगे हैं। पाठक ! उन निन्दकोंको निन्दा करने दें। आप तो अब गौरकी भक्तोंके साथ की हुई अद्भृत लीलाओंका ही रसाखादन करें।

मुरारी गुप्त प्रभुक्ते सहपाठी थे, वे प्रभुत्ते अवस्थामें भी बहु थे। प्रभु उन्हें अव्यधिक प्यार करते और उन्हें अपना बहुत ही अन्तरंग भक्त समझते। मुरारीका भी प्रभुक्ते चरणोंमें पूर्णरीत्या अनुराग था। वे रामो-पासक थे, अपनेको हन्मान् समझकर कभी-कभी भावावेशमें आकर हन्मान्जीकी भाति हुंकार भी मारने लगते। वे सदा अपनेको प्रभुक्त सेवक ही समझते। एक दिन प्रभुने विष्णु-भावमें गहहुंश-गहहुंश

कहकर पुकारा। बच, उसी समय युरारीने अपने बख्नको दोनों ओर पंखोंकी तरह फैलाकर प्रमुको जल्दीले अपने कंधेपर चढ़ा लिया और आनन्दसे हथर-उधर आँगनमें घूमने लगे। यह देखकर भक्तोंके आनन्दका ठिकाना नहीं रहा। उन्हें प्रमु साक्षात् चतुर्भुज नारायणकी भाँति गरुइपर चढ़े हुए और चारों हाथोंमें शक्क, चक्र, गदा और पद्म इन चारों बस्तुओंको लिये हुए-से प्रतीत होने लगे। भक्त आनन्दके सहित तृत्य करने लगे। मालतीदेवी तथा शचीमाता आदि अन्य ख्रियाँ प्रमुको धुरारीके कंधेपर चढ़ा हुआ देखकर भयभीत होने लगीं। कुछ कालके अनन्तर प्रमुको बाह्मजान हुआ और वे मुरारीके कंधेसे नीचे उतरे।

मुरारी रामोपासक थे। प्रसु उनकी ऐकान्तिकी निष्ठासे पूर्णरीत्या परिचित थे। भक्तोंको उनका प्रभाव जतानेके निमित्त प्रभुने एक दिन उनसे एकान्तमें कहा—'मुरारी! यह बात विलक्कल ठीक है कि श्रीराम और श्रीकृष्ण दोनों एक ही हैं। उन्हीं भगवान्के अनन्त रूपोंमेंसे थे भी हैं। भगवान्के किसी भी नाम तथा रूपकी उपासना करो, अन्तमें सबका फल प्रभु-प्राप्ति ही है, किन्तु श्रीरामचन्द्रजीकी लीलाओंकी अपेक्षा श्रीकृष्ण-लीलाओंमें अधिक रस भरा हुआ है। तुम श्रीरामरूपकी लीलाओंकी अपेक्षा श्रीकृष्ण-लीलाओंमें अधिक रस भरा हुआ है। तुम श्रीरामरूपकी लीलाओंकी अपेक्षा श्रीकृष्ण-लीलाओंका आश्रय प्रहण क्यों नहीं करते? हमारी हार्दिक इच्छा है कि तुम निरन्तर श्रीकृष्ण-लीलाओंका ही रसास्वादन किया करो। आजसे श्रीकृष्णको ही अपना सर्वस्व समझकर उन्हींकी अर्चा-पूजा तथा भजन-ध्यान किया करो।'

प्रभुकी आज्ञा मुरारीने शिरोषार्य कर ली। पर उनके हृदयमें खल्बली-सी मच गयी। वे जन्मसे ही रामोपासक थे। उनका चित्त तो रामरूपमें रमा हुआ था, प्रभु उन्हें कृष्णोपासना करनेके लिये आज्ञा देते हैं। इसी असमञ्जसमें पढ़े हुए वे रात्रिभर ऑस् बहाते रहे। उन्हें क्षण-

भरके लिये भी नींद नहीं आयी। पूरी रात्रि रोते-रोते ही वितायी। दूसरे दिन उन्होंने प्रभुके समीप जाकर दीनता और नम्रताके साथ निवेदन किया—'प्रभो! यह मस्तक तो मैंने रामको वेच दिया है। जो माथा श्रीरामके चरणोंमें विक चुका है, वह दूसरे किसीके सामने कैंसे नत हो सकता है ? नाथ ! मैं आत्मधात कर लूँगा, मुझसे न तो रामोपासनाका परित्याग होगा और न आपकी आज्ञाका ही उल्लङ्कन करनेकी मुझमें सामर्थ्य है।' इतना कहकर मुरारी फूट-फूटकर रूदन करने लगे। प्रभु इनकी ऐसी इष्टिनष्ठा देखकर अत्यन्त ही प्रसन्न हुए और जल्दीसे इनका गाढ़ आलिंगन करते हुए गद्गद कण्ठसे कहने लगे—'मुरारी! तुम धन्य हो, तुम्हें अपने इष्टमें इतनी अधिक निष्ठा है, हमें भी ऐसा ही आशीर्वाद दो कि हमारी भी श्रीकृष्णके पादपद्योंमें ऐसी ही ऐकान्तिक हढ़ निष्ठा हो।'

एक दिन प्रभुने मुरारीले किसी स्तोत्रका पाठ करनेके लिये कहा। मुरारीने बड़े ही लय और स्वरके साथ स्वरचित रघुवीराष्टकको सुनाया। उसके दो क्लोक यहाँ दिये जाते हैं—

राजस्किरीटमणिदीधितिदीपिताश
मुण्डबृहस्पतिकविप्रतिमे वहन्तम् ।

द्वे कुण्डलेऽङ्करहितेन्दुसमानवक्त्रं
रामं जगशत्रयगुरुं सततं भजामि॥
उद्यद्विभाकरमरीचिविरोधिताब्जनेत्रं सुविम्बद्शनच्छद्वारुनासम् ।

जगत्त्रयगुरुं सततं भजामि ॥# ( मुरारिकु० चैतन्यच० )

जिनके दीप्तिमान् मुकुटमें स्थित मणियांसे सम्पूर्ण दिशाएँ बद्भासित हो
 रही हैं, जिनके कानोंमें बृहद्यति और शुकाचार्यके समान दो कुण्डल शोभा दे

गुभ्रांगुरिमपरिनिर्जितचारहासं रामं जगत्वयगर प्रभु इनके इस स्तोत्रपाठले अत्यन्त ही प्रसन्न हुए और इनके मस्तकपर 'रामदास' शब्द लिख दिया। निम्नव्लोकमें इस घटनाका कैसा सुन्दर और सजीव वर्णन् है—

इत्थं निशस्य रघुनन्दनराजसिंह-इलोकाष्टकं स भगवान् चरणं मुरारेः । वैद्यस्य मूर्धिनं विनिधाय लिलेल भाले स्वं 'रामदास' इति भो भव मध्यसादात् ॥

वे प्रभु राजसिंह श्रीरामचन्द्रजीके इन आठ क्लोकोंको सुनकर बहु प्रसन्न हुए और वैद्यवर मुरारी गुप्तके मस्तकपर अपने श्रीचरणोंको रखकर उनसे कहने लगे—'तुम्हें मेरी कृपासे श्रीरामचन्द्रजीकी अविरल भक्ति प्राप्त हो।' ऐसा कहकर प्रभुने उनके मस्तकपर 'रामदास' ऐसा लिख दिया।

इस प्रकार प्रभुका असीम अनुग्रह प्राप्त करके आनन्दमें विभोर हुए मुरारी घर आये। आते ही इन्होंने भावावेशमें अपनी पत्नीसे खानेके लिये दाल-भात माँगा। पतिव्रता साध्वी पत्नीने उसी समय दाल-भात परोसकर इनके सामने रख दिया। अब तो ये प्रासोंमें घी मिला-मिलाकर जो भी बाल-बचा अथवा कोई भी दीखता, उसे ही प्रमप्तक खिलाते जाते और

रहे हैं एवं जिनका मुखमण्डक कलंकरित चन्द्रमाने समान शीतलता और सुख प्रदान करनेवाला है, ऐसे तीनों लोकोंके स्वामी श्रीरामचन्द्रजीका हम भक्तिभावसे सरण करते हैं।

उदीयमान सूर्यकी किरणोंसे विकसित हुए कमलके समान जिनके आनन्द-दायक बड़े-बड़े सुन्दर नेत्रयुगल हैं, बिम्बाफलके समान जिनके मनोहर अरुण, रंगके ओष्ठदय हैं एवं मनका हरनेवाली जिनकी नुकीली नासिका है । जिनके, मनोहर हास्यके सम्मुख चन्द्रमाकी किरणें भी लिजित हो जाती हैं, ऐसे त्रिभुवनके गुरु श्रीरामचन्द्रजीका भक्तिभावसे हम भजन करते हैं। स्वयं भी खाते जाते। बहुत-सा अन्न पृथ्वीपर भी गिरता जाता। इस प्रकार ये कितना खा गये, इसका इन्हें कुछ भी पता नहीं । इनकी स्नीने जब इनकी ऐसी दशा देखी तब वह चिकत रह गयी, किन्तु उस पितप्राणा नारीने इनके काममें कुछ इस्तक्षेप नहीं किया। इसी प्रकार खा-पीकर सो गये। प्रातःकाल जब उठे तो क्या देखते हैं, महाप्रभु इनके सामने उपस्थित हैं। इन्होंने जल्दीसे उठकर प्रभुकी चरण-वन्दना की और उन्हें बैठनेके लिये एक सुन्दर आसन दिया। प्रभुके बैठ जानेपर सुरारीने विनीतभावसे इस प्रकार असमयमें पधारनेका कारण जानना चाहा। प्रभुने कुछ हँसते हुए कहा—प्तुम्हीं तो वैद्य होकर आफत कर देते हो। लाओ कुछ ओपधि तो दो।

आश्चर्य प्रकट करते हुए मुरारीने पूछा—'प्रमो ! ओषि कैसी ? किस रोगकी ओषि चाहिये ? रातभरमें ही क्या विकार हो गया ?'

प्रभुने हँसते हुए कहा—'तुम्हें मालूम नहीं है क्या विकार हो गया। अपनी स्त्रीसे तो पूछा। रातको तुमने मुझे कितना पृतमिश्रित दाल-भात खिला दिया। तुम प्रेमसे खिलाते जाते थे, मैं भला तुम्हारे प्रेमकी उपेक्षा कैसे कर सकता या? जितना तुमने खिलाया, खाता गया। अब अजीणं हो गया है और उसकी ओषि भी तुम्हारे पास ही रखी है। यह देखों, यही इस अजीणंकी ओषि है।' यह कहते हुए प्रभु वैद्यकी खाटके समीप रखे हुए उनके उच्छिष्ट पात्रका जलपान करने लगे। सुरारी यह देखकर जल्दीसे प्रभुको ऐसा करनेसे निवारण करने लगे। किन्तु तबतक प्रभु आधेसे अधिक जल पी गये। यह देखकर मुरारी मारे प्रेमके रोते-रोते प्रभुके पादपदोंमें लोटने लगे।

एक दिन प्रभुने अत्यन्त ही स्नेहके सहित मुरारी गुप्तरे कहा—

-मुरारी ! तुमने अपनी अहैतुकी भक्तिद्वारा श्रीकृष्णको अपने वशमें कर

लिया है। अपनी प्रेमरूपी डोरीने श्रीकृष्णको इस प्रकार कसकर बाँध लिया है कि यदि वे उसने छूटनेकी भी इच्छा करें तो नहीं छूट सकते।' इतना सुनते ही कवि-दृदय रखनेवाले सुरारी गुप्तने अपनी प्रत्युत्पन-मृतिसे उसी समय यह रलोक पढ़कर प्रभुको सुनाया—

> काहं दरिदः पापीयान् क कृष्णः श्रीनिकेतनः। ब्रह्मबन्धुरिति स्माहं बाहुभ्यां परिरम्भितः॥ (श्रीमद्रा०१०।८१।१६)

सुदामाकी उक्ति है। सुदामा भगवान्की दयाछता और असीम कृपाका वर्णन करते हुए कह रहे हैं—'भगवान्की दयाछता तो देखिये—कहाँ तो में सदा पाप-कमोंमें रत रहनेवाला दिरद्र ब्राह्मण और कहाँ सम्पूर्ण ऐश्वर्यके मूलभूत निखिल पुण्याश्रय श्रीकृष्ण भगवान् ! तो भी उन्होंने केवल ब्राह्मणकुलमें उत्पन्न हुए मुझ जातिमात्रके ब्राह्मणको अपनी बाहुओंसे आलिङ्गन किया। इसमें मेरा कुछ पुरुषार्थ नहीं है। कृपाछ कृष्णकी अहैतुकी कृपा ही इसका एकमात्र कारण है।' इस प्रकार प्रसु विविध प्रकारसे मुरारीके सहित प्रेम प्रदर्शित करते हुए अपना मनोविनोद करते रहते थे और मुरारीको उसके द्वारा अनिर्वचनीय आनन्द प्रदान करते रहते थे। अब अहैताचार्यके सम्बन्धकी भी बातें सुनिये।

अद्दैताचार्य प्रभुसे ही अवस्थामें बड़े नहीं थे, किन्तु सम्भवतया प्रभुके पूज्य पिता श्रीजगन्नाथ मिश्रसे भी कुछ बड़े होंगे। विद्यामें तो ये सर्वश्रेष्ठ समझे जाते थे। प्रभुने जिनसे मन्त्रदीक्षा ली थी वे ईश्वरपुरी आचार्यके गुरुभाई थे। इस कारण वयोद्द्यः, विद्यावृद्धः, कुलवृद्धः और सम्बन्धवृद्ध होनेके कारण प्रभु इनका गुरुकी ही तरह आदर-सत्कार किया करते थे। यह बात आचार्यके लिये असहा थी। वे प्रभुको अपने चरणोंमें नत होकर प्रणाम करते देखकर बड़े लिजत होते और अपनेको बार-बार

भिकारते। वे प्रभुसे दास्य-भावके इच्छुक थे। प्रभु उनके ऊपर दास्य-भाव न रखकर गुरु-भाव प्रदर्शित किया करते थे, इसी कारण वे दुखी होकर हरिदासजीके साथ शान्तिपुर चले गये और वहीं जाकर विद्यार्थियोंको अद्वैत-वेदान्त पढ़ाने लगे और भक्ति-शास्त्रका अभ्यास छोड़कर ज्ञानचर्चा करने लगे।

प्रभ इनके मनोगत भावोंको समझ गये । एक दिन आपने नित्यानन्दजीसे कहा--- 'श्रीपाद ! आचार्य इधर बहुत दिनोंसे नवद्वीप नहीं पधारे, चलो शान्तिपुर चलकर ही उनके दर्शन कर आवें।' नित्यानन्दजी-को भला इसमें क्या आपत्ति होनी थी ? दोनों ही शान्तिपरकी ओर चल पड़े। दोनों ही एक से मतवाले थे, जिन्हें शरीरकी सुधि नहीं, उन्हें भला रास्तेका क्या पता रहेगा ? चलते-चलते दोनों ही रास्ता भूल गये। भूलते-भटकते दोनों गङ्गाजीके किनारे ललितपुरमें पहुँचे। ललितपुरमें पहुँचकर गङ्गाजीके किनारे इन्हें एक घर दिखायी दिया । लोगोंसे पूछा--- क्योंजी यह किसका घर है ?' लोगोंने कहा-'यह घर गृहस्थी-संन्यासीका है ।' यह उत्तर सुनकर प्रभु बड़े जोरोंसे खिलखिलाकर हँस पड़े और नित्या-नन्दजीसे कहने लगे-- 'श्रीपाद ! यह कैसे आश्चर्यकी बात ! गृहस्थी भी और फिर संन्यासी भी। गृहस्थी-संन्यासी तो हमने आजतक कभी नहीं देखा । चलो देखें तो सही, गृहस्थी-संन्यासी कैसे होते हैं ?' नित्यानन्दजी यह सनकर उसी घरकी ओर चल पड़े। प्रभु भी उनके पीछे-पीछे चलने लगे । उस घरके द्वारपर पहुँचकर दोनोंने काषाय-बस्त्र पहिने संन्यासी-वेष-धारी पुरुषको देखा । नित्यानन्दजीने उन्हें नमस्कार किया । प्रभुने संन्यासी समझकर उन्हें श्रद्धासहित प्रणाम किया । संन्यासीके सहित एक परम सन्दर तेजस्वी तेईम वर्षके ब्राह्मण-कुमारको अपने घरपर आते देखकर संन्यासीजीने उनकी यथायोग्य अभ्यर्चना की और बैठनेको आसन दिया। परस्परमें बहत-सी बातें होती रहीं। प्रभु तो सदा प्रेमके भूखे ही बने रहते थे। उन्होंने चारों ओर देखते हुए संन्यासीजीसे कहा—'संन्यासी महाराज! कुछ कुटियामें हो तो जलपान कराइये। संन्यासीजीके घरमें दो स्त्रियाँ थीं। उनसे संन्यासीजीने जलपान लानेके लिये कहा। तवतक नित्यानन्दजीके सहित प्रभु जल्दीसे गङ्गा-स्नान करके आ गये और अपने-अपने आसर्नोपर दोनों ही बैठ गये। आषाद्का महीना था। संग्यासीजीकी स्त्री सुन्दर-सुन्दर आम और छिले हुए कटहलके कोये दो पात्रोंमें सजाकर लायीं। दो कटोरोंमें सुन्दर दुग्ध भी था। प्रभु जल्दी-जल्दी कटहल और आमोंको खाने लगे। वे संन्यासी महाशय वाममार्गी थे। यह हम पहले ही बता चुके हैं, उस समय बंगालमें वाममार्ग-पन्थका प्रावल्य था। स्त्रीने पूछा—'क्या 'आनन्द' भी थोड़ी सी लाऊँ ?' संग्यासीजीने संकेतद्वारा उसे मना कर दिया। स्त्री भीतर चली गयी। एक यहे आमको खाते हुए प्रमुने नित्यानन्दजीसे पूछा—'श्रीपद! 'आनन्द' क्या वस्तु होती है ? क्या संन्यासियोंकी भाषा भी पृथक् होती है ? या एइस्थी-संन्यासियोंकी यह भाषा है ? तुम तो ग्रइस्थी-संन्यासी नहीं हो फिर भी जानते ही होगे।'

प्रभुके इस प्रक्तसे नित्यानन्दजी हैंसने लगे। प्रभुने फिर पूछा— श्रीपाद ! हँसते क्यों होः ठीक-ठीक बताओ ! आनन्द क्या है ! कोई मीठी चीज हो तो मँगाओः दूधके पश्चात् मीठा मुँह होगा।'

आमके रसको चूसते हुए नित्यानन्दजीने कहा—'प्रभो! ये लोग वाममार्गी हैं। मदिराको 'आनन्द' कहकर पुकारते हैं।' यह सुनकर प्रभुको बड़ा दुःख हुआ। वे चारों ओर घिरे हुए सिंहकी भाँति देखने लगे। इतनेमें ही स्त्रीके बुलानेपर संन्यासी महाशय मीतर चले गये। उसी समय प्रभु जलपानके बीचमेंसे ही उठकर दौड़ पड़े। नित्यानन्दजी भी पीछे-पीछे दौड़े। इन दोनोंको जलपानके बीचमेंसे ही भागते देखकर संन्यासीजी भी इन्हें लौटानेके लिये चले। प्रभु जल्दिसे गङ्गाजीमें कूद पड़े और तैरते हुए शान्तिपुरकी ओर चलने लगे। नित्यानन्द्रजी तो तैरनेके आचार्य ही थे, वे भी प्रभुके पीछे-पीछे तैरने लगे। गङ्गाजीके बीचमें ही प्रभुको आवेश आ गया । दो कोसके लगभग तैरकर ये शान्तिपरके घाटपर पहुँचे और घाटसे सीधे ही आचार्यके घर पहुँचे । दूरसे ही हरिदासजीने प्रमुको देखकर उनकी चरण-वन्दना की, किंतु प्रमुको कुछ होरा नहीं था, वे सीधे अद्वैताचार्यके ही समीप पहुँचे। उन्हें देखते ही प्रभुने कहा---'क्यों !फिर सखा ज्ञान बघारने लगे।' आचार्यने कहा---'सखा ज्ञान कैसे है, ज्ञान तो सर्वश्रेष्ठ है। भक्ति तो ख्रियोंके लिये है। इतना सनते हो प्रम जोरोंसे अद्भैताचार्यजोको पोटने लगे। सभी लोग आश्चर्यके साथ इस अद्भुत लीलाको देख रहे थे। किसोकी भी हिम्मत नहीं होती थी कि प्रभुको इस कामसे निवारण करे। प्रभु भी बिना कुछ सोचे-विचारे बृढे आचार्यकी पीठपर थप्पड़-चूसे मार रहे थे। ज्यों-ज्यों मार पड़ती, त्यों ही त्यों अद्वेत और अधिक प्रसन्न होते। मानो प्रभु अपने प्रेमकी मारद्वारा ही अद्वैताचार्यके शरीरमें प्रेमका सञ्चार कर रहे हैं। अद्वैताचार्यके चेहरेपर दु:ख, शोक या विषण्णता अणुमात्र भी नहीं दिखायी देती थी। उलटे वे अधिकाधिक हर्षोन्मत्त-से होते जाते थे।

खटपट और मारकी आवाज सुनकर भीतरसे आचार्यकी धर्मपत्नी सीतादेवी भी निकल आयों। उन्होंने प्रभुको आचार्यके शरीरपर प्रहार करते देखा तो वे घवड़ा गर्यी और अधीर होकर कहने लगीं—हैं, हैं, प्रभु ! आप यह क्या कर रहे हैं। बूढ़े आचार्यके ऊपर आपको दया नहीं आती ?' किन्तु प्रभु किसीकी कुछ सुनते ही न थे। आचार्य भी प्रेममें विभोर हुए मार खाते जाते और नाचते-नाचते गौर-गुणगान करते जाते। इस प्रकार थोड़ी देरके पश्चात् प्रभुको मूच्छी आ गर्यी और वे बेहोश होकर किर पड़े। बाह्यकान होनेपर उन्होंने आचार्यकी हर्षके सहित नृत्य करते

और अपने चरणोंमें लोटते हुए देखा, तब आप जल्दीसे उठकर कहने लगे--- 'श्रीहरिः श्रीहरि मुझसे कोई अपराध तो नहीं हो गया ! मैंने अचेतनावस्थामें कोई चञ्चलता तो नहीं कर डाली। आप तो मेरे पितृतस्य 🝍 | मैं तो भाई अन्युतके समान आपका पुत्र 🥇 | अचेतनावस्थामें यदि कोई चञ्चलता मुझसे हो गयी हो। तो उसे आप क्षमा कर दें। 'इतना कहकर ये चारों ओर देखने लगे। सामने सीतादेवीको खड़ी हुई देखकर आप उनसे कहने लगे-4माताजी! बड़ी जोरकी भूख लग रही है। जल्दीसे भोजन बनाओ। यह कहकर आप नित्यानन्दजीसे कहने लगे--- 'श्रीपाद ! चलो, जबतक हम जल्दीसे गङ्गास्नान कर आवें और तबतक माताजी भात बना रक्लेंगी। १ इनकी बात सनकर आचार्यः हरिदास तथा नित्यानन्दजी इनके साथ गङ्जाजीकी ओर चल पडे । चारोंने भिलकर खूब प्रेमपूर्वक स्नान किया। स्नान करनेके अनन्तर सभी लौटकर आचार्यके घर आ गये। आचार्यके पूजा-गृहमें जाकर प्रभुने भगवान्के लिये साष्टाङ्ग प्रणाम किया । उसी समय आचार्य प्रभुके चरणोंमें लोट गये । आचार्यके चरणोंमें हरिदासजी लोटे । इस प्रकार आचार्यको अपने चरणोंमें देखकर प्रमु जल्दीसे कानोंपर हाथ रखते हुए उठे और अपने दाँतोंसे जीभ काटते हुए कहने लगे-अहिरि, श्रीहरि, आप यह हमारे ऊपर कैसा अपराध चढा रहे हैं ? हम तो आपके पत्रके समान हैं।

भोजन तैयार था, सभीने साथ बैठकर बड़े ही प्रेमके साथ भोजन किया। रात्रिभर नित्यानन्दजीके सहित प्रभुने आचार्यके घरपर ही निवास किया। दूसरे दिन आप गङ्गाको पार करके उस पार कालना नामक स्थानमें पहुँचे। वहाँपर परम बैणव गौरीदासजी घरवार छोड़कर एकान्तमें गङ्गाजीके किनारे रहकर भजन-भाव करते थे। प्रभु विचित्र वेशसे उनके पास पहुँचे। प्रभुके कंषेपर नाव खेनेका एक बाँड रखा हुआ था, वे

मल्लाहोंकी तरह हिलते-हिलते गौरीदासजीके समीप पहुँचे। गौरीदासजीने प्रभुकी प्रशंसा तो बहुत दिनोंसे सुन रखी थी, किन्तु उन्हें प्रभुके दर्शनोंका सौभाग्य अभीतक नहीं प्राप्त हुआ था। प्रभुका परिचय पाकर उन्होंने इनकी पूजा की और वन्य सामग्रियोंसे उनका सत्कार किया। प्रभूने उन्हें वह डाँड देते हुए कहा-- 'आप इसके द्वारा संसारसागरमें डूबे हुए लोगोंका उद्धार कीजिये और उन्हें संसारसागरसे पार उतारिये। असे प्रभक्ती प्रसादी समझकर उन्होंने उसे सहर्ष स्वीकार किया। उनके परलोक-गमनके अनन्तर उस डॉड़के अधिपति उनके पट्टशिष्य—श्रीहृदय चैतन्य महाराज हुए । उन्होंने उस डाँड्की बड़ी महिमा बढायी। उनके उत्तरा-धिकारी महात्मा श्रीश्यामानन्दजीने तो सम्पूर्ण उड़ीसा प्रान्तमें ही गौर-धर्म-का बड़ा भारी प्रचार किया । सम्पूर्ण उड़ीसा-देशमें जो आज गौर-धर्मका इतना अधिक प्रचार है, उसका सब श्रेय महात्मा श्यामानन्दजीको ही है। उन्होंने लाखों उडीसा-प्रान्तिनवासियोंको गौर-भक्त बनाकर उन्हें भगवन्ना-मोपदेश किया । सचमुच प्रभु-प्रदत्त वह डाँड लोगोंको संसारसागरसे पार उतारनेका एक प्रधान कारण बन सका । कालनासे चलकर प्रभु फिर नवद्वीपमें ही आकर रहने लगे। आचार्य भी बीच-बीचमें प्रभुके दर्शनींको नवद्गीप आते थे।

इसी प्रकार एक दिन श्रीवास पण्डित अपने घरमें पितृश्राद्ध करके पितरोंकी प्रसन्नताके निमित्त विष्णुसहस्तनामका पाठ कर रहे थे। उसी समय प्रमु वहाँ आ उपस्थित हुए १ पाठ सुनते-सुनते ही प्रमुको वहाँ फिर नृसिंहा-वेश हो आया और वे नृसिंहानेशमें आकर हुंकार देने लगे और चारों ओर हभर-उभर दौड़ने लगे। प्रमुकी हुंकार और गर्जनाको सुनकर सभी लोग भयभीत होकर इभर-उभर भागने लगे। लोगोंको भयभीत देखकर श्रीवास पण्डितने प्रभुते भाव-संवरण करनेकी प्रार्थना की। श्रीवासकी प्रार्थनापर प्रभु मूर्छित होकर गिर पड़े और थोड़ी देरमें प्रकृतिस्य हो गये।

एक वार वनमाली आचार्य नामका एक कर्मकाण्डी ब्राह्मण अपने पुत्रसहित प्रभुके पास आया और उनके पारपद्मोंमें प्रणाम करके उसने अपनी निष्कृतिका उपाय पूछा। प्रभुने उसके ऊपर कृपा प्रदर्शित करते हुए कहा—'इस कलिकालमें कर्मकाण्डकी क्रियाओंका सांगोपांग होना बड़ा दुस्साध्य है। अन्य युगोंकी भाँति इस युगमें द्रव्य-ग्रुद्धि, शरीर-ग्रुद्धि वन ही नहीं सकती। इसल्ये इस युगमें तो वस, एकमात्र भगवन्नाम ही आधार है।' जैसा कि सभी शास्त्रोंमें बताया गया है—

हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवलम्। कलौ नास्त्रेव नास्त्रेव नास्त्रेव गतिरन्यथा॥

प्रभुके उपदेशानुसार वह कर्मकाण्डी ब्राह्मण परम भागवत वैष्णव बन गया।

एक दिन प्रभु विष्णु-मण्डपपर बैठकर वलदेवजीके आवेशमें आकर भाषु लाओ', भाषु लाओ' इस प्रकार कहने लगे। नित्यानन्दजी समझ गये कि प्रभुको बलदेवजीका आवेश हो आया है, इसलिये उन्होंने एक घड़ा गङ्गाजल लाकर प्रभुके सम्मुख रख दिया। जल पीकर प्रभु जोरोंके साथ तृत्य करने लगे और जिस प्रकार वलदेवजीने यमुनाकर्षण-लीला की थी, उसीका अभिनय करने लगे। उस समय बनमाली आचार्यको प्रभुके हाथमें सोनेके हल और लांगल दिखायी देने लगे। चन्द्रशेखर आचार्यको प्रभु बलरामके रूपमें दीखने लगे।

इस प्रकार प्रमु अपने अन्तरङ्ग भक्तोंको भाँति-भाँतिकी अलैकिक और प्रेममय लीलाएँ दिखाने लगे।



## भगवत्-भजनमें बाधक भाव

भगवन्नाम सभी प्रकारके सुखोंको देनेवाला है। इसमें अधिकारी-अनिधकारीका कोई भी भेद-भाव नहीं। सभी वर्णके, सभी जातिके, सभी प्रकारके स्त्री-पुरुष भगवन्नामका सहारा लेकर भगवान् के पाद-पद्मों तक पहुँच सकते हैं। देश, काल, स्थान, विधि तथा पात्रापात्रका भगवन्नाममें कोई नियम नहीं। सभी देशोंमें, सभी समयमें, सभी स्थानोंमें शुद्ध-अशुद्ध कैसी भी अवस्थामें हो, चाहे भले ही जप करनेवाला वहा भारी दुराचारी ही क्यों न हो, भगवन्नाममें इन वातींका भेदभाव नहीं। नाम-जप तो सभीको, सभी अवस्थाओंमें कल्याणकारी ही है। फिर भी भगवन्नाममें दश्च बड़े भारी

अपराध# बताये गये हैं। पूर्वजन्मोंके शुभक्रमोंसे, महात्माओंके सत्सङ्गसे अथवा भगवस्क्रपासे जिसकी भगवन्नाममें निष्ठा जम गयी हो। उसे बडी सावधानोंके साथ इन दश अपराधोंसे बचे रहना चाहिये। महाप्रमु अपने सभी भक्तोंको नामापराधसे बचे रहनेका सदा उपदेश करते रहते थे। वे भक्तोंकी सदा देख-रेख रखते । किसी भी भक्तको किसीकी निन्दा करते देखते। तभी उसे सनेत करके कहने लगते- 'देखो, तुम भूल कर रहे हो। भगवद्भजनमें दूसरोंकी निन्दा करना तथा भक्तोंके प्रति द्वेषके भाव रखना महान पाप है। जो अभक्त हैं, उनकी उपेक्षा करो, उनके सम्बन्धमें कछ सोचो ही नहीं। उनसे अपना सम्बन्ध ही मत रखो और जो भगवद्भक्त हैं, उनकी चरण-रजको सदा अपने सिरका आभूषण समझो । उसे अपने शरीरका सुन्दर सगन्धित अङ्गराग समझकर सदा भक्तिपूर्वक शरीरमें मला करो ।' इसीलिये प्रभुके भक्तोंमें आपसमें बड़ा ही भारी स्नेह था। भक्त एक दूसरेको देखते ही आपसमें लिपट जाते। कोई किसीके पैरीको ही पकड़ लेता, कोई किसीकी चरण-धूलिको ही अपने मस्तकपर मलने लगता और कोई भक्तको दूरसे ही देखकर धूलिमें लोटकर साष्टाङ्ग प्रणाम ही करने लगता। भक्तोंकी शिक्षाके निमित्त वे भगवन्नामापराधीकी बड़ी भारी भर्सीना करते और जबतक जिसके समीप वह अपराध हुआ है, उसके

<sup>\*(</sup>१) सत्पुरुवीकी निन्दा, (२) भगवन्नामों मेद-भाव, (३) गुरुका अपमान, (४) शास्त्र-निन्दा, (५) मगवन्नामों अर्थवाद, (६) नामका आश्रय प्रदेश करके पाप-कर्मों प्रवृत्त होना, (७) धर्म, ब्रत, जप आदिके साथ मगवन्नामकी तुल्यना करना, (८) जो भगवन्नामकी सुनना न चाहते हों उन्हें नामका उपदेश करना, (९) नामका माहात्म्य श्रवण करके नाममें प्रेम न होना, (१०) अर्हता-ममता तथा विषयभोगों में छगे रहना—ये दश नामा-पराध है।

समीप क्षमा न करा लेते तबतक उस अपराधीके अपराधको क्षमा हुआ ही नहीं समक्षते थे। गोपाल चापालने श्रीवास पण्डितका अपराध किया था। इसी कारण उसके सम्पूर्ण शरीरमें गलित कुष्ठ हो गया था। वह अपने दुःखने दुखी होकर प्रभुके शरणापन्न हुआ और अपने अपराधको स्वीकार करते हुए उसने क्षमा-याचनाके लिये प्रार्थना की। प्रभुने स्पष्ट कह दिया—'इसकी एक ही ओषधि है, जिन श्रीवास पण्डितका तुमने अपराध किया है, उन्होंके चरणोदकका पान करो तो तुम्हारा अपराध क्षमा हो सकता है। मुझमें वैष्णवापराधीको क्षमा करनेकी सामर्थ्य नहीं है।' गोपाल चापालने ऐसा ही किया। श्रीवासके चरणोदकको निष्कपट भावसे प्रेमपूर्वक पीनेहीसे उसका कुष्ठ चला गया।

नामापराधी चाहे कोई भी हो प्रभु उत्तीको यथोचित दण्ड देते और अधिकारी हुआ तो उसका प्रायश्चित्त भी बताते थे। यहाँतक कि अपनी जननी श्रीशचीदेवीके अपराधको भी उन्होंने क्षमा नहीं किया और जबतक जिनका अपराध हुआ था, उनसे क्षमा नहीं करा ली तबतक उनपर कृपा ही नहीं की।

वात यह थी कि महाप्रभुके ज्येष्ठ भ्राता विश्वरूपजी अद्वैताचार्यजीके ही पास पढ़ा करते थे। वे आचार्यको ही अपना सर्वस्व समझते और सदा उनके ही समीप बने रहते थे, केवल रोटी खानेभरके लिये घर जाते थे। अद्वैताचार्य उनहें 'योगवाशिष्ठ' पढ़ाया करते थे। वे वाल्यकालसे ही सुशील, सदाचारी, मेधावो तथा संसारी विषयोंसे एकदम विरक्त थे। योगवाशिष्ठके अवणमात्रसे उनके हुदयका लिया हुआ त्याग-वैराग्य एकदम उभइ पड़ा और वे सर्वच त्याग कर परिवाजक बन गये। अपने सर्वगुणसम्पन्न प्रिय पुत्रको असमयमें यह त्याग कर सदाके लिये चले जानेके कारण माताको अपार दुःख हुआ और उसने विश्वरूपके वैराग्यका मूलकारण अदैताचार्यको

ही समझा। वात्सल्यप्रेमके कारण भूली हुई भोली भाली माताने सोचा-·अद्वैताचार्यने ही ज्ञानकी पोथी पढा-पढाकर मेरे प्राणप्यारे पुत्रको परिवाजक बना दिया। ' जब माता बहुत रुदन करने लगी और अद्दैताचार्यजीके समीप भाँति-भाँतिका विलाप करने लगी तब अद्वैताचार्यजीने यों ही बार्ती-ही-बार्तोमें समझाते हुए कह दिया था--- शोक करनेकी क्या बात है। विश्वरूपने कोई बरा काम थोड़े ही किया है। उसने तो अपने इस ग्रभ कामसे अपने कुलकी आगे-पीछेकी २१ पीढियोंको तार दिया । इस तो समझते हैं पढना लिखना उसीका सार्थक हुआ। जिन्हें पोथी पढ लेनेपर भी ज्ञान नहीं होता, वे पठित-मूर्ख हैं। ऐसे पुस्तकके कीड़े बने हुए पुरुष पुस्तक पढ लेनेपर भी उसके असली मर्मसे विश्वत ही रहते हैं। वेचारी माताके तो कलेजेका दकड़ा निकल गया था। उसे ऐसे समयमें ये इतनी कँची ज्ञानकी बातें कैसे प्रिय लग सकती थीं । इन बातोंसे उसके मनमें इन्हीं भावोंका हद निश्चय हो गया कि विश्वरूपके गृहत्यागर्मे आचार्यकी जरूर सम्मति है। वह आचार्यसे अत्यधिक स्नेह करता थाः इनकी आज्ञाके बिना वह जा ही नहीं सकता । इन भावोंको माताने मनमें ही छिपाये रखा । किसीके सामने इन्हें प्रकट नहीं किया।

अब जब निमाई भी आचार्यके संसर्गमें अधिक रहने लगे और आचार्य ही सबसे अधिक भगवद्भावसे इनकी पूजा-स्तुति करने लगे, तो बेचारी दुःखिनी मातासे अब नहीं रहा गया। कहावत है—'दूधका जला छाछको भी-फूँक-फूँककर पीता है।' माताका हृदय पहलेसे ही घायल बना हुआ था। विश्वरूप उसके हृदयमें पहले ही एक बड़ा भारी घाव कर गयें थे, वह अभी पुरने भी नहीं पाया था कि निमाई भी उमीके पथका अनुसरण करते हुए दिखायी देने लगे। निमाई अब भक्तोंको छोड़कर एक क्षणभरके लिये भी संसारी कार्मोंको करना पसंद नहीं करते। वे विष्णु-

प्रियाजीते अब बातें ही नहीं करते हैं, सदा भक्तमण्डलीमें बैठे हए श्रीकृष्ण-कथा ही कहते-सनते रहते हैं। नातीका मख देखनेके लिये उतावली बैठी हुई माताको अपने पुत्रका ऐसा बर्ताव रुचिकर प्रतीत नहीं हुआ । इसके मुलमें भी उसे आचार्य अद्वैतका ही हाथ दीखने लगा । माता अब अपने मनोगत भावोंको अधिक न छिपा सकी। उनकी मनोव्यथा लोगोंसे बार्ते करते-करते आप-से-आप ही हृदयको फोडकर बाहर निकल पडती । वे आँस् बहाते-बहाते अधीर होकर कहने लगतीं--- 'इन वृद्ध आचार्यको मुझ दःखिनी विधवाके ऊपर दया भी नहीं आती । मेरे एक पुत्रको तो इन्होंने संन्यासी बना दिया । मेरे पति मुझे बीचमें ही धोखा देकर सदाके लिये चल बसे। मुझ विलखती हुई दुःखिनीके ऊपर उन्हें तनिक भी दया नहीं आयी। अब मेरे जीवनका सहारा, मझ अन्धीकी एकमात्र आधार लकडी यह निमाई ही है। इसे छोडकर मेरे लिये सभी संसार खना-ही-खना है। मेरे आगे-पीछे बस यही एक आश्रय है, इसे भी आचार्य संन्यासी बनाना चाहते हैं। सदा इसे छकर कीर्तन ही करते रहते हैं। मेरा निमाई कितना सीधा है। अद्वैताचार्यने और उनके साथी भक्तोंने उसे ईश्वर बता-बताकर विरक्त बना दिया है, वह घरकी ओर कुछ ध्यान ही नहीं देता । सदा भक्तोंके ही साथ घुमा करता है।'

माताकी इन बातोंसे श्रीवास आदि भक्तोंको तथा अद्वैताचार्यजीको मन-ही-मन कुछ दुःख होता था। प्रभु भी भक्तोंके मनोभावोंको ताड़ गये। भक्तोंको शिक्षा देनेके निमित्त प्रभुने माताके ऊपर कुछ कोध प्रकट करते हुए उस वैग्णव-निन्दारूपी पापका प्रायक्षित्त कराया।

एक दिन प्रभु भगवदावेशमें भगवनमूर्तियोंको एक ओर हटाकर भगवान्के सिंहासनपर आरूढ़ हुए और उपस्थित सभी भक्तोंसे वरदान माँगनेके लिये कहा । भक्तोंने अपने-अपने इच्छानुसार किसीने अपने पिताकी दुष्टता छुड़ानेका, किसीने स्त्रीकी बुद्धि शुद्ध हो जानेका, किसीने पुत्रका और किसीने भगवद्भक्तिका वर माँगा। प्रभुने आवेशमें ही आकर सभीको उन-उनका अभीष्ट वरदान दिया। उसी समय श्रीवास पण्डितने अति दीन भावसे कहा—'प्रभो! ये श्वीमाता सदा दुःखिनी ही बनी रहती हैं। ये दुःखके कारण सदा अश्रु ही बहाती रहती हैं। भगवन्! इनके ऊपर भी ऐसी कृपा होनी चाहिये कि इनका शोक-सन्ताप सब दूर हो जाय।'

प्रभुने उसी प्रकार सिंहासनपर बैठे-ही-बैठे भगवदावेशमें ही कहा— 'शचीमातापर कुपा कभी नहीं हो सकती। इसने वैण्णवापराध किया है। अपने अपराध करनेवालेको तो मैं क्षमा कर भी सकता हूँ, किन्तु वैष्णवोंका अपराध करनेवालेको क्षमा करनेकी मुझमें सामर्थ्य नहीं।'

श्रीवास पण्डितने अत्यन्त दीन भावसे कहा— प्रभो ! भला यह भी कभी हो सकता है कि जिस माताने आपको गर्भमें धारण किया है, उसका अपराध ही क्षमा न हो सके । आपको गर्भमें धारण करनेसे तो ये जगजननी बन गर्यो । इनके लिये क्या अपना और क्या पराया ? सभी तो इनके पुत्र हैं। जिसे चाहे जो कुछ ये कह सकती हैं।

प्रभुने कहा—'कुछ भी हो, वैष्णवींका अपराध करनेवाला चाहे कोई भी हो उसकी निष्कृति नहीं हो सकती । साक्षात् देवाधिदेव महादेवजी भी वैष्णवींका अपराध करनेपर तत्क्षण ही नष्ट हो सकते हैं।'

श्रीवास पण्डितने कहा--- प्रभो ! कुछ भी तो इनके अपराधितमोचन-का उपाय होना चाहिये।

प्रभुने कहा—'शचीमाताका अपराध अद्वैताचार्यके प्रति है। यदि आचार्यकी चरण-धूलि माता सिरपर चढ़ावे और आचार्य ही इसे हृदयसे क्षमा कर दें तब यह कृपाकी अधिकारिणी बन सकती है।'

उस समय आचार्य दूसरे स्थानमें थे, सभी भक्त आचार्यके समीप गये और वहाँ जाकर उन्होंने सभी वृत्तान्त कहा । प्रभुकी वार्ते सुनकर आचार्य प्रेममें विभोर होकर अप्र-विमोचन करने लगे। वे रोते-रोते कहने लगे-पहीं तो प्रमुकी भक्तवत्सलता है। भला, जगन्माता शचीदेवीका अपराध हो ही क्या सकता है ? यह तो प्रभु हमलोगोंको शिक्षा देनेके लिये इस लीलाका अभिनय करा रहे हैं। यदि प्रभुकी ऐसी ही इच्छा है और इस उपदेशपद अभिनयका प्रधान पात्र प्रभ मुझे ही बनाना चाहते हैं, तो मैं हृदयसे कहता हूँ, माताके प्रति मेरे मनमें किसी प्रकारका बुरा भाव नहीं है। यदि आप मुझे प्रभुकी आज्ञासे 'क्षमा कर दी' ऐसा कहनेके लिये ही विवश करते हैं तो मैं कहे देता हूँ। वैसे तो माताने मेरा कोई अपराध किया ही नहीं है, यदि प्रभुकी दृष्टिने यह अपराध है तो मैं उसे दृदयसे क्षमा करता हूँ । रही चरण-धूलिकी बात सो शचीमाता तो जगद्रन्ध हैं। उनकी चरण धूलि ही भक्तोंके शरीरका अङ्ग-राग है। भला, माताको मैं अपने पैर कैसे छुआ सकता हूँ।' इस प्रकार भक्तोंमें झगड़ा हो ही रहा था कि इतनेमें ही शचीदेवी भी वहाँ आ पहुँचीं और उन्होंने जल्दीसे अद्वैताचार्यकी चरण-धूलि अपने मस्तकपर चढ़ा ली। इस बातसे भक्तोंकी प्रसन्नताका ठिकाना न रहा। व आनन्दके साथ नृत्य करने लगे। भक्तींमें एक दूसरेके प्रति जो कुछ थोड़ा-बहुत मनोमालिन्य था, वह इस घटनासे एकदम समूल नष्ट हो गया और भक्त परस्पर एक दूसरेको प्रेमसे गले लगा-लगाकर आलिंगन करने लगे ।

इसी प्रकार नवद्वीपमं एक देवानन्द पण्डित थे। वे वैसे तो बड़ें भारी पण्डित थे, शास्त्रोंका ज्ञान उन्हें यथावत् था। श्रीमद्भागवतके पढ़ानेके लिये दूर-दूरतक इनकी ख्याति थी। बहुत दूर-दूरसे विद्यार्थी इनके पास श्रीमद्भागवत और गीता पढ़नेके लिये आते थे। ये स्वभावके हुरे नहीं थे, संसारी सुखाँसे उदासीन और विरक्त थे किन्तु अभीतक इनके हृदयमें प्रेमका अङ्कुर उदित नहीं था। हृदयमें प्रेमका बीज तो पड़ा हुआ था, किन्तु श्रद्धा और साधु-कृपारूपी जलके बिना क्षेत्र ग्रुष्क ही पड़ा था। सूखे खेतमें बीज अङ्कुरित कैसे हो सकता है, जबतक कि वह सुन्दर बारिसे सींचा न जाय १ दयाई-हृदय गौराङ्गने एक दिन नगर-भ्रमण करते समय उनके ऊपर भी कृपा की। उनके ऊपर वाक्-प्रहार करके उनके सूखे और जमे हुए हृदयरूपी क्षेत्रको पहले तो जोग दिया। फिर कृपारूपी जलसे सींचकर उसे क्षिण्य और उत्पन्न होने योग्य बना दिया।

देवानन्दको श्रीमद्भागवत पढ़ाते देखकर प्रभु क्रोधित भावसे कहने लगे-- 'ओ पण्डित ! श्रीमद्भागवतके अथोंका अनर्थ क्यों किया करता है ? तू भागवतके अथोंको क्या जाने ? श्रीमद्भागवत तो साक्षात् श्रीकृष्णका विग्रह ही है। जिनके हृदयमें प्रेम नहीं, भक्ति नहीं, साधु महात्मा और ब्राह्मण-वैष्णवोंके प्रति श्रद्धा नहीं, वह श्रीमद्भागवतकी पुस्तकके छूनेका अधिकारी ही नहीं। भागवतः गङ्गाजीः तुलसी और भगवद्भक्त-ये भगवानुके रूप ही हैं । जो शुष्क-दृदयके हैं, जिनके अन्तः करणमें भक्ति नहीं, वे इनके द्वारा क्या लाभ उठा सकते हैं ? वैसे ही ज्ञानकी वार्ते बंबारता रहता है या कुछ समझता भी है ? ऐसे पढनेसे क्या लाभ ? ला तेरी पुस्तकको फाइकर श्रीगङ्गाजीके प्रवाहमें प्रवाहित कर दूँ।' इतना कह-कर प्रभु भावावेशमें उनकी पुस्तक फाइनेके लिये दौड़े। भक्तोंने यह देखकर प्रभको पकड़ लिया और शान्त किया। प्रभुको भावावेशमें देखकर भक्त उन्हें आगे ले गये। लौटते हुए प्रभु फिर देवानन्दके स्थानपर आये। उस समय प्रभु भावावेशमें नहीं थे, उन्होंने देवानन्दजीको वह बात याद दिलायी, जब वे एक बार श्रीमद्भागवतका पाठ पढ़ा रहे थे और श्रीवास पण्डित भी पाठ सुनने आये थे। जिस श्रीमद्भागवतके अक्षर-अक्षरमें ट्रॅंस-ट्रॅंसकर प्रेमरस भरा हुआ है, ऐसी भागवतका जब श्रीवासजीने पाठ सुना तो वे प्रेममें बेहोश होकर मूर्छित हो गये, आपके भक्तीने उन्हें उठाकर बाहर डाल दिया था और आपने इसमें कुछ भी आपित नहीं की । महाभागवत श्रीवास पण्डितके भावोंको जय आपने ही नहीं समझा तब आपके शिष्य तो समझते ही क्या ? आपने उस समय एक भगवद्भक्तका बुरी तरहसे तिरस्कार कराया, यह आपके ऊपर अपराध चढ़ा ।

देवानन्द विरक्त थे, विद्वान् थे, शास्त्रज्ञ थे, फिर भी उन्होंने प्रमुके कोधयुक्त वचनोंका कुछ भी उत्तर नहीं दिया। भगवत्कृपासे उनकी बुद्धि ग्रुद्ध हो गयी। उन्हें अपनी भूलका अनुभव होने लगा। वे प्रमुके शरणापत्र हुए और उन्होंने अपने पूर्वके भूल तथा अज्ञानमें किये जानेवाले अपराधके लिये श्रीवास पण्डितसे क्षमा-याचना की। जब प्रमुकी उनके ऊपर कृपा हो गयी, तब उनके भगवद्भक्त होनेमें क्या देर थी १ वे उस दिनसे परमभक्त बन गये।

प्रभु अपने मक्तोंको भजनकी प्रणाली और भजन किस प्रकारके बन-कर करना चाहिये इसकी शिक्षा सदा दिया करते थे। एक दिन आप भक्तोंको भगवन्नामका माहात्म्य बता रहे थे। माहात्म्य बताते हुए उन्होंने कहा—'भक्तको अपने लिये तृणसे भी नीचा समझना चाहिये और बुझोंसे भी अधिक सहनशील। स्वयं तो कभी मानकी इच्छा करे नहीं, किन्तु दूसरोंको सदा सम्मान प्रदान करते रहना चाहिये। इस प्रकार होकर निरन्तर भगवन्नामोंका ही चिन्तन-स्मरण करते रहना चाहिये। सबसे अधिक सहनशीलतापर ध्यान देना चाहिये। जिसमें सहनशीलता नहीं, वह चाहे कितना भी बड़ा बिद्वान्, तपस्वी और पण्डित ही क्यों न हो, कभी भी भगवरङ्गपाका अधिकारी नहीं बन सकता। सहनशीलताका पाठ बुझोंसे लेना चाहिये। बुझ किसीसे कटु वचन नहीं बोलते, उन्हें जो ईट-परथर मारता है तो उसपर रोप न करके उलटे प्रहार करनेवालेको पके हुए फल ही देते हैं। भूख-प्यास लगनेपर भोजन तथा जलकी याचना नहीं करते। सदा एकान्तमें ही रहते हैं। इसी प्रकार भक्त-को जनसंसदसे पृथक् रहकर किसीसे किसी बातकी याचना न करते हुए अमानी और सहनशील बनकर भगवत्-चिन्तन करते रहना चाहिये।'

इसके अनन्तर आपने--

हरेर्नाम हरेर्नाम हरेर्नामैव केवलम् । कळौ नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा ॥%

इस श्लोककी व्याख्या भक्तोंको वतायी। तीन बार मना करनेसे यह अभिप्राय है कि, कलियुगमें इसने सरल और सुगम उपाय कोई दूसरा है ही नहीं।

एक हृदयहीन जड़-बुद्धिवाला विद्यार्थी भी प्रभुकी इस व्याख्याको सुन रहा था। उसने कहा—प्यह तो सब शास्त्रोंमें अर्थवाद है। नामकी प्रशंसामें वैते ही बहुत-सी चढ़ा-बढ़ाकर बातें कह दी हैं। वास्तवमें कोरे नामसे कुछ नहीं होता। लोगोंकी नाममें प्रकृत्ति हो, इसलिये ऐसे वास्य कह दिये हैं। इतना सुनते ही प्रभुने अपने दोनों कान बंद कर लिये और 'श्रीहरि' 'श्रीहरि' कहकर वे सभी भक्तोंसे कहवे लगे—'भगवन्नाममें अर्थवाद कहनेवालेको पातक लगता ही है, सुननेवालेको भी पाप होता है। इसलिये चलो हम सभी गङ्गाजीमें सचैलकान करें तभी इस भगवन्नाममें अर्थवाद सुननेवाले पापसे सुक्त हो सकेंगे।' यह कहकर प्रभु भक्तोंके सहित गुझाकानके लिये चले गये। सभी भक्तोंने श्रद्धा-भक्तिके सहित सुरसिके सुन्दर सुशीतल नीरमें सान किया। स्नान कर लेनेके अनन्तर प्रभुने सभी भक्तोंके समुख भक्तिकी महिमाका वर्णन किया। यस भक्तोंको

कालियुगमें केवल हरिनाम ही सार है। जीवों के उद्धारके निर्मित्त
 भगवन्नामको छोडकर किलकालमें दूसरा कोई और सुगम उपाय है ही नहीं।

लक्ष्य करके उन्हें समझाते हुए कहने लगे— 'भाई! तुम्हीं सोचो, जो अखिलकोटि ब्रह्माण्डनायक हैं, जिनके एक-एक रोमकूपमें असंख्यों ब्रह्माण्ड समा सकते हैं, उन्हें कोई योगके ही द्वारा प्राप्त करना चाहे तो, वे उसके वद्यमें केवल श्वास रोकनेसे ही कैसे आ सकते हैं? कोई कहे कि हम तत्त्वोंकी संख्या कर-करके उनका पता लगा लेंगे, तो यह उसकी कोरी मूर्खता है। भला, जो बुद्धिसे अतीत हैं, जिनके लिये चारों वेद नेति-नेति कहकर कथन कर रहे हैं उनका शान सांख्यके द्वारा हो ही कैसे सकता है? अब रही धर्मकी बात, सो धर्म तो उलटा बन्धनका ही हेतु है। धर्मसे तो तीनों लोकोंके विषय-सुखोंकी ही प्राप्ति हो सकती है। वह भी एक प्रकारसे सुवर्णकी वेड़ी ही है। कोई जपसे अथवा केवल त्यागसे ही उन्हें प्रसन्न करना चाहे तो वे कैसे प्रसन्न हो सकते हैं? त्याग कोई कर ही क्या सकता है? उनकी कुराके विना कुछ भी नहीं हो सकता। भक्तिसे हीन होकर जप, त्या, पूजा, पाठ, यह, दान, अनुष्ठान आदि कैसे भी सत्कर्म क्यों न किये जाय, सभी व्यर्थ हैं। इस बातको भगवान्ने उद्धवसे स्वयं ही कहा है.—

न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोजिंता ॥

(श्रीमद्भा०११।१४। २०)

. इस प्रकार भक्तोंको भगवद्भक्तिकी शिक्षा देते हुए प्रभु सभीको . अपूर्व सुख और आनन्द पहुँचाते हुए नवद्वीपमें भाँति-भाँतिकी लीलाएँ करने लगे।

### 

<sup>\*</sup> हे उद्धव ! जिस प्रकार मेरे प्रति बड़ी हुई भिक्त मुझे बशमें कर सकती है जस प्रकार अध्यक्ष्योग, सांख्य-शालोंका अध्ययन, धर्म, स्वाध्याय तथा तप आदि क्रियाएँ मुझे वश करनेमें समर्थ नहीं हो सकतीं।

## नदियामें प्रेम-प्रवाह और काजीका अत्याचार

नामैकं यस्य वाचि स्मरणपथगतं श्रोत्रमूरुं गतं वा छुदं वाझुद्धवर्णं व्यवहितिसहितं तारयत्येव सत्यम्। तच्चेहेहद्रविणजनतास्रोभपाखण्डमध्ये

निश्चिप्तं स्यान्न फळजनकं शीघ्रमेवात्र विप्र॥क्ष (पशपुराण)

प्रेम ही 'जीवन' है। जिस जीवनमें प्रेम नहीं, वह जीवन नहीं जंजाल है। जहाँ प्रेम है, वहीं वास्तविक प्रेमकी छटा दृष्टिगोचर होती है। कहीं प्रेमियोंको सम्मिलन देखिये, प्रेमियोंको वार्ता सुनिये अथवा प्रेमियोंके हास-परिहास, खान-पान अथवा उनके मेलीं-उत्सवींमें सम्मिलित हूजिये, तब आपको पता चलेगा कि वास्तविक जीवन कैसा होता है और उसमें कितना मजा है, कितनी मिठास है। उस भिठासके सामने संसारके जितने मीठे कहे जानेवाले पदार्थ हैं, सभी फीके-फीके-से प्रतीत होने लगते हैं।

<sup>\*</sup> जिसकी जिहासे एक बार भगवान्के मधुर नामका उचार हो गया है, या सरणके द्वारा हृदयमें स्कुरित हो गया है अथवा कानसे सुन ही लिया है, फिर चाहे उस नामका उचारण शुद्ध हुआ हो या अशुद्ध अथवा व्यवधानसिहत हो तो भी उस नामके उच्चारण, सरण अथवा प्रवणसे मनृष्य अवस्य ही तर जाता है। किन्तु उस नामका व्यवहार शुद्ध भावनासे होना चाहिये। यदि शरीर, धन, खी, लोभ अथवा पाखण्डके लिये नामका आश्रय किया जायगा तो (नाम लेना व्यर्थ तो जायगा नहीं उससे फल तो अवस्य ही होगा किन्तु ) वह शीक्ष फल देनेवाला न हो सकेगा।

किसी भाग्यवान् पुरुषके शरीरमें ही प्रेम प्रकट होता है और उसकी छत्रछात्रामें जितने भी प्राणी आकर आश्रय ग्रहण करते हैं, वे सभी पावन बन
जाते हैं, उन्हें भी वास्तविक जीवनका सुख मिल जाता है । प्रेमी जिस
स्थानमें निवास करता है, वह भूमि पावन बन जाती है, जिस स्थानमें वह
कीड़ा करता है, वह स्थान तीर्थ बन जाता है, और जिन पुरुषोंके साथ
वह लीला करता है, वे बड़भागी पुरुष भी सदाके लिये अमर बन जाते
हैं। जिस नवद्वीपमें प्रेमावतार गौरचन्द्र उदित होकर अपनी सुखद शीतल
किरणोंके प्रकाशसे संसारी तापोंसे आक्लान्त प्राणियोंको शीतलता प्रदान कर
रहे हों उस भाग्यवती नगरीके उस समयके आनन्दका वर्णन कर ही कौन
मकता है ? महाप्रभुके कीर्तनारम्भसे सम्पूर्ण नवद्वीप एक प्रकारसे आनन्दका
घर ही बन गया था। वहाँ हर समय श्रीकृष्ण-कीर्तनकी सुमधुर ष्विन ही
सुनायी पड़ती थी।

जगाई-मधाई के उद्घारते छोग संकीर्तनका महत्त्व समझने छगे । हजारों छोग सदा प्रमुक्ते दर्शनोंके छिये आते । वे प्रमुक्ते छिये ऑति-ऑतिकी भेटें छाते । कोई तो सुन्दर पुष्पोंकी मालाएँ छाकर प्रमुक्ते गलेमें पिहनाता, कोई खादिष्ठ फलोंको ही उपहारखरूप प्रमुक्ते सामने रखता । बहुतन्से सुन्दर-सुन्दर पकवान अपने घरोंसे छाकर प्रमुक्ते मेंट करते । प्रमु उनमेंसे थोड़ा-सा लेकर सभीके मनको प्रसन्न कर देते । सभी आकर पूछते— प्रमो ! हमलोगों भी कुछ कर सकते हैं ! क्या हमलोगोंको भी कुछण-कीर्तनका अधिकार है !'

प्रमु कहते-'कुष्ण-कीर्तनसय कोई कर सकता है। इसमें तो अधिकारी-अनिधकारीका प्रश्न ही नहीं। भगवन्नामके सभी अधिकारी हैं। नाममें विधि-निपेश अथवा ऊँच-नीचका विचार ही नहीं। आपलोग प्रेमपूर्वक श्रोकुण-कोर्तन कर सकते हैं। इसपर लोग पूछते— प्रभो ! हमलोग तो जानते भी नहीं कीर्तन कैसे किया जाता है। हमें आजतक संकीर्तनकी शिक्षा ही नहीं मिली और न हमने इसकी पद्धति किसी पुस्तकमें ही पढ़ी।'

प्रभु हॅंसकर कहने लगते—'नाम-संकीर्तनमें सीखना ही क्या है, यह तो बड़ा सरल मार्ग है। इसके लिये विज्ञता अथवा बहुज्ञताकी आवश्यकता नहीं। सभी कोई इसे कर सकते हैं। देखो, इस प्रकार ताली बजाकर—

#### हरि हरये नमः कृष्ण यादवाय नमः। गोपाछ गोविन्द राम श्रीमञ्जसूदन॥

इस मन्त्रको या और किसी मन्त्रको जिसमें भगवानके नार्मोका ही कीर्तन हो। गाते गये। दस-पाँच अपने साथी इकट्टे कर लिये और सभी मिलकर नाम-संकीर्तन करने लगे। तुमलोग नियमपूर्वक महीनेभरतक करो तो सही, फिर देखना कितना आनन्द आता है।' लोग प्रभुके मुखसे भगवन्नाम-माहात्म्य और कीर्तनकी महिमा सनते और वहीं उन्हें दिखा-दिखाकर संकीर्तन करने लगते । जहाँ वे भूल करते प्रभु उन्हें फौरन बता देते। इस प्रकार उनसे जो भी पूछने आते, उन सभीको भगवन्नाम-संकीर्तनका ही उपदेश करते । लोग महाप्रभुकी आज्ञा शिरोधार्य करके अपने-अपने घरोंको चले आते और दूसरे ही दिनसे संकीर्तन आरम्भ कर देते । पहिले तो लोग ताली बजा-बजाकर ही कीर्तन करते थे, किन्त ज्यों-ज्यों उन्हें आनन्द आने लगा, त्यों-ही-त्यों उनके संकीर्तनके साथ खोल-करताल तथा झाँझ-मृदंग आदि वार्षोंका भी समावेश होने लगा। एकको कीर्तन करते देखकर दूसरेको भी उत्साह होने लगा और उसने भी दस-पाँच लोगोंको इकहा करके अपनी एक छोटी संकीर्तन-मण्डली बना ली और दोनों समय नियमसे संकीर्तन करने लगे। इस प्रकार प्रत्येक मुहल्लेमें बहुत-सी संकीर्तन-मण्डलियाँ स्थापित हो गर्यी ! अच्छे-अच्छे घरोंके लोग सन्ध्या-समय अपने सभी परिवारवालोंको साथ लेकर संकीर्तन करते। जिसमें स्त्री-पुरुषः छोटे-बड्डे सभी सम्मिलित होते।

भक्त सदा आनन्दमें छके से रहते। परस्पर एक दूसरेका आलिङ्कन करते दो भक्त जहाँ भी रास्तेमें मिळते, वहीं एक दूसरेके लिपट जाते। कोई दूसरेको साष्टाङ्क प्रणाम ही करते, वह जब्दीसे उनकी चरण-रज छेनेको दौड़ता। कभी दस-बीस भक्त मिळकर संकीर्तनके पदोंका ही गायन करने छगते। कोई वाजारमें सबके सामने नृत्य करते ही निकलते। इस प्रकार भक्तिरूपी नदियामें सदा प्रेमकी तरङ्कें ही उठती रहतीं। राति-दिन दांख, घड़ियाल, तुरही, खोल, करताल, झॉझ, मृदङ्क तथा अन्यान्य प्रकारके वाखोंसे सम्पूर्ण नवदीप नगर गूँजता ही रहता।

महाप्रभु भक्तोंको साथ लेकर रात्रिभर संकीर्तन ही करते रहते । प्रातःकाल घंटे-दो-घंटेके लिये सोते । उठते ही भक्तोंको साथ लेकर राङ्गा-स्नान करनेके लिये चले जाते । भक्तोंको तो लोगोंने सदासे ही 'बावले' की उपाधि दे रखी है । इन बावले भक्तोंका स्नान भी विचित्र प्रकारका होता । ये लोग सदा अफीमचीकी तरह पिनकमें ही बने रहते । मध्यफे समान नशेमें ही झूमते रहते और पागलोंके समान ही यड़बड़ाया करते । स्नान करते-करते किसीने किसीकी घोती ही फेंक दी है, तो कोई किसीके ऊपर जल ही उलीच रहा है । कोई तैरकर उस पार जा रहा है, तो कोई प्रवाहके विच्छ ही तैरनेका दुस्साहस कर रहा है । इस प्रकार घंटोंमें इनका स्नान समाप्त होता । तब प्रभु सब भक्तोंके सहित घर आते । देवपूजन, उलसीपूजन आदि कमोंको करते । तबतक विष्णुपिया भोजन बनाकर तैयार कर लेती । जल्दीने आप भोजनोंपर बैठ जाते । भक्तोंको बिना साथ लिये इन्हें भोजन अच्छा ही नहीं लगता था, इसलिये दस-पाँच भक्त सदा इनके साथ ही भोजन करते । भोजन करते-करते कभी तो

मातारे कहते—'अम्मा! तेरी बहू के हाथमें जाने क्या जादू है, सभी चीजोंमें बड़ी भारी मिठास आ जाती है। और तो और, साग भी तो मीठा लगता है।' पास बैठे हुए भक्तरे कहने लगते—'क्योंजी! ठीक है न ? तुम्हें सागमें भी मिठास माळूम पड़ती है।' यह सुनकर सभी भक्त हँसने लगते। विष्णुप्रियाजी भी मन-ही-मन मुस्कराने लगती।

भोजनके अनन्तर आप थोडी देर विश्राम करते । तीसरे पहर फिर धीरे-धीरे सभी भक्त प्रभुके घरपर आकर एकत्रित हो जाते । तब प्रभु उनके साथ श्रीकृष्ण-कथाएँ कहने लगते। कभी कोई श्रीमद्भागवतका ही प्रकरण छिड गया है। कभी कोई भीतगोविन्द' के पदकी ही व्याख्या कर रहा है। किसी दिन पद्मपुराणकी ही कथा हो रही है, इस प्रकार नाना शास्त्रोंकी चर्चा प्रभुके यहाँ होती रहती। सायंकालके समय भक्तोंको साथ लेकर प्रभु नगर-भ्रमण करनेके लिये निकलते । इस प्रकार इनका सभी समय भक्तोंके सहवासमें ही व्यतीत होता। क्षणभर भी भक्तोंका पृथक् होना इन्हें असह्यत्सा प्रतीत होता । भक्तोंकी भी प्रभुके चरणोंमें अहैतुकी भक्ति थी । वे प्रभुके संकेतके ही अनुसार चेष्टाएँ करते । वे सदा प्रभुके मुखकी ही ओर देखते रहते, कि किस समय प्रभुके मुखपर कैसे भावोंके लक्षण प्रतीत होते हैं। उन्हीं भावोंके अनुसार वे क्रियाएँ करने लगते। इस कारण ईर्ष्या करना ही जिनका स्वभाव है, जो दूसरेके अभ्युदय तथा गौरवको देख ही नहीं सकते। ऐसे खल पुरुष सदा प्रभुकी निन्दा किया करते। प्रभ उन लोगोंकी बातोंके ऊपर ध्यान ही नहीं देते थे। जब कोई भक्त किसीके सम्बन्धकी ऐसी बातें छेड भी देता तो आप उसी समय उसे डॉटकर कह देते 'अन्यस्य दोष्गुणचिन्तनमाशु त्यक्त्वा सेवाकथारसमहो नितरा पित्र विम्' दूसरोंकी निन्दा-स्तुति करना छोड़कर तुम निरन्तर श्रीकृष्ण-कीर्तनमें ही अपने मनको क्यों नहीं लगाते। इस कारण प्रभुके सम्मुख किसीकी निन्दा-स्तुति करनेकी भक्तोंको हिम्मत ही नहीं होती थी।

प्रभुक्ते बढ़ते हुए प्रभावको देखकर द्वेषी लोगोंने मुसलमानौंको भड़काया। व जानते थे, कि हम निमाई पण्डितका वैसे तो कुछ विगाइ नहीं सकते । उनके कहनेमें हजारों आदमी हैं । हाँ, यदि शासकोंकी ओरसे इन्हें पीड़ा पहुँचायी जावेगी, तब तो इनका सभी गौरहरिपना ठीक हो जायगा । उस समय मुसलमानोंका शासन था । इसल्ये मुसलमानोंकी शिकायतोंपर विशेष ध्यान दिया जाता था । इसल्ये खलोंने मुसलमानोंको ही बहकाना शुरू किया—'निमाई पण्डित अशास्त्रोय काम करता है । उसकी देखादेखी सम्पूर्ण नगरमें कीर्तन होने लगा है । दिन-रात्रि कीर्तनकी ही ध्विन मुनायी पड़ती है । इस कोलाहलके कारण रात्रिमें लोगोंको निद्रा भी तो नहीं आने पाती । कार्जीसे कहकर इन लोगोंको दण्ड दिलाना चाहिये । न जाने ये सब मिलकर क्या कर बैठें ?' मुसलमानोंको भी यह बात जैंच गयी । वे भला हिन्दू- धर्मका अम्युदय कब देख सकते थे ? इसल्यि सभीने मिलकर काजीके यहाँ संकीर्तनके विरुद्ध अभियोग चलाया ।

उस समय बंगाल-स्वेमें अभियोगोंके निर्णय करनेका काम काजियोंके ही अधीन था। जर्मीदार, राजा अथवा मण्डलेश्वर कुछ गाँवींका बादशाह्स नियत समयके लिये ठेका ले लेते और जितनेमें ठेका लेते उतने रुपये तो कर उगाहकर बादशाहको दे देते, जो बचते उसे अपने पास रख लेते। दीवानी और फौजदारीके जितने मामले होते उनका फैमला काजी किया करते। बादशाहकी ओरसे स्थान-स्थानपर काजी नियुक्त थे। उस समय बङ्गालके नवाव हुसेनशाह थे। वे बङ्गालके स्वतन्त्र शासक थे। उनकी ओरसे फौजदार चाँदलाँ नामके काजी नवद्वीपमें भी नियुक्त थे। बादशाहके दरबारमें इनका बड़ा सम्मान था। कुछ लोगोंका कहना है, ये हुसेनशाहके विद्यागुरु थे। कुछ भी हो, चाँदलाँ सहृदय, समझदार और शान्तिप्रय मनुष्य थे। हिन्दुओंसे वे अकारण नहीं चिद्रते थे। नीलाम्बर चक्रवर्तींके दीहित्र होनेके नातेसे वे महाप्रभुसे भी परिचित थे। इसल्लिये लोगोंके बार-

बार शिकायत करनेपर भी उन्होंने महाप्रभुके विरुद्ध कोई कार्रवाई करनी नहीं चाही। जब लोगोंने नित्यप्रति उनसे संकीर्तनकी शिकायत करनी आरम्भ कर दी और उनपर अत्यधिक जोर डाला गया तव उनकी भी समझमें यह बात आ गयी, कि 'हाँ, ये लोग दिन-रात्रि बाजे बजा-बजाकर शोर मचाते रहते हैं। ऐमा भी क्या भजन-कीर्तन ? यदि भजन ही करना है तो धीरे-धीरे करें।' यही सोचकर वे एक दिन अपने दल-बलके सहित कॉर्तनवालोंको रोकनेके लिये चले । बहुत-से लोग प्रेममें उन्मत्त होकर संकीर्तन कर रहे थे। इनके आदमियोंने उनसे कीर्तन बंद कर देनेके लिये कहा। किन्तु वे भला किसकी सननेवाले थे १ मना करनेपर भी वे बराबर कीर्तन करते ही रहे । इसपर काजीको गुस्सा आ गया और उसने घुसकर कीर्तन करनेवालोंके खोल फोड़ दिये और भक्तोंसे डाँटकर कहने लगे — 'खबरदार, आजसे किसीने इस तरह शोर मचाया तो सभीको जेलखाने भेज दूँगा।' बेचारे भक्त डर गये। उन्होंने संकीर्तन बंद कर दिया। इसी प्रकार जहाँ-जहाँ भी संकीर्तन हो रहा था, काजीके आदमी वहाँ-वहाँ जाकर संकीर्तनको बंद कराने लगे। सम्पूर्ण नगरमें हाहाकार मच गया। लोग संकीर्तनके सम्बन्धमें भाँति-भाँतिकी बार्ते कहने लगे। कोई तो कहता-- भाई ! यहाँ मुसलमानी शासनमें संकीर्तन हो ही नहीं सकता। हम तो इस देशको परित्याग करके किसी ऐसे देशमें जाकर रहेंगे, जहाँ सुविधापूर्वक संकीर्तन कर सकें। कोई कहते- अजी ! जोर-जोरसे नाम लेनेमें ही क्या लाभ ? यदि काजी मना करता है। तो धीरे-धीरे ही नाम-जप कर लिया करेंगे। किसी प्रकार भगवन्नाम-जप होना चाहिये।' इस प्रकार भयभीत होकर लोग भाँति-भाँतिकी बातें कहने लगे।

दूसरे दिन सभी मिलकर महाप्रभुके निकट आये और उन्होंने रात्रिमें जो-जो घटनाएँ हुई सब कह सुनायीं और अन्तमें कहा—'प्रभो ! आप तो हमसे संकीर्तन करनेके लिये कहते हैं, किन्तु हमारे ऊपर संकीर्तन करनेसे ऐसी-ऐसी विपत्तियाँ आती हैं। अब हमारे लिये क्या आज्ञा होती है १ आपकी आज्ञा हो तो हम इस देशको छोड़कर किसी ऐसे देशमें चले जायँ। जहाँ सुविधापूर्वक संकीर्तन कर सकें। या आज्ञा हो तो संकीर्तन करना ही बंद कर दें। बहुत-से लोग तो डरके कारण भागे भी जा रहे हैं।

प्रभुने कुछ दृढ़ताके साथ रोषमें आकर कहा— 'तुमलोगोंको न तो देशका ही परित्याग करना होगा और न संकीर्तनको ही बंद करना । तुम लोग जैसे करते रहे हो, उसी तरह संकीर्तन करते रहो । मैं उस काजीको और उसके साथियोंको देख लूँगा, वे कैसे संकीर्तनको रोकते हैं? तुमलोग तिनक भी न घवड़ाओ।' प्रभुके ऐसे आश्वासनको सुनकर सभी भक्त अपने अपने घरोंको चले गये। बहुतने तो प्रभुके आशानुसार पूर्ववत् ही संकीर्तन करते रहे। किन्तु उनके मनमें सदा डर ही बना रहता था। बहुतोंने उसी दिनसे संकीर्तन करना बंद ही कर दिया।

लोगोंको डरा हुआ देखकर प्रभुने सोचा कि इस प्रकार काम नहीं चलनेका। लोग काजीके डरसे भयभीत हो गये हैं। जबतक मैं काजीका दमन न करूँगा, तबतक लोगोंका भय दूर न होगा। यह सुनकर पाठक आश्चर्य करेंगे कि काजीके पास अख्य-शस्त्रोंसे सुराजित बहुत-सी सेना है, बादशाहकी ओरसे उसे अधिकार प्राप्त है। उसके पास राजबल, धनबल, सैन्यबल तथा अधिकारबल आदि सभी बल मौजूद हैं। उसका दमन अहिंसाप्रिय शान्त स्वभाववाले, अख्य-शस्त्रहीन, खोल-करतालकी लयके साथ तृत्य करनेवाले निमाई पण्डित कैसे कर सकेंगे? इस प्रश्नका उत्तर पाठकों-को अगले अध्यायमें आप-से-आप ही मिल जायगा।



अधितेन्यमहाप्रभुका हरि-नाम-संकीतेन-इङ

## काजीकी शरणापत्ति

वन्दे स्वैराद्भुतेऽद्दं तं चैतन्धं यत् प्रसादतः। यवनाः सुमनायन्ते कृष्णनामप्रजल्पकाः॥क्ष

(चै० च० आ० १७।१)

विना मुकुटके राजा भी होते हैं और बिना शस्त्रके सेना भी लड़ सकती है। जो मुकुटधारी राजा अथवा महाराजा होते हैं, उनका तो प्रायः जनताके ऊपर भयसे आधिपत्य होता है, वे भीतरसे उससे द्वेष भी रख़ सकते हैं और जनता कभी-कभी उनके विरुद्ध बलवा भी कर सकती है, किन्तु जो बिना मुकुटके राजा होते हैं उनका तो जनताके हृदयोंपर आधिपत्य होता है। वे तो प्रेमसे ही सभी लोगोंको अपने वशमें कर सकते हैं। चाहे मुकुटधारी राजाकी सेना रणक्षेत्रसे भयके कारण भाग आवे, चाहे उसकी पराजय ही हो जाय, किन्तु जिनका जनताके हृदयोंके ऊपर आधिपत्य है, जनताके अन्तःकरणपर जिनके शासनकी प्रेम-मुहर लगी हुई है उनके सैनिक चाहे शस्त्रधारी हों अथवा बिना शस्त्रके, विना जय प्राप्त किये मैदानसे भागते ही नहीं। क्योंकि वे अपने प्राणोंकी कुछ भी परवा नहीं

<sup>\*</sup> जिनकी अनुकम्पासे यवन भी सचिरित्र होकर श्रीकृष्णके सुमधुर नामोंका जप करनेवाले वन जाते हैं, उन स्वच्छन्द अद्भुत चेटाएँ करनेवाले श्रीमहाप्रभु चैतन्यदेवके चरणकमलोंमें इम प्रणाम करते हैं।

चै० च० ख० २--१९--

करते । जिसे अपने प्राणों की कुछ भी परवा नहीं, जो मृत्युका नाम सुनकर तिनक भी विचलित न होकर उसका सर्वरा स्वागत करने के लिये प्रस्तुत रहता है, उसके लिये संसारमें कोई काम दुरूह नहीं । उसे इन बाझ शास्त्रों की उतनी अधिक अपेक्षा नहीं, उसका तो साहस ही शास्त्र है । वह निर्भीक होकर अपने साहमरूपी शास्त्र के सहारे अन्यायके पक्ष लेनेवालेका पराभव कर मकता है । फिर भी वह अपने विरोधी के प्रति किसी प्रकारके बुरे विचार नहीं रखता । वह सदा उसके हितकी ही बात सोचता रहता है, अन्तमें उसका भी कल्याण हो जाता है । प्रेममें यही तो विशेषता है । प्रेममार्गमें कोई शत्रु ही नहीं । घृणा, देख, कपट, हिंसा अथवा अकारण कष्ट पहुँचानेके विचारतक उस मार्गमें नहीं उठते, वहाँ तो ये ही भाव रहते हैं -

सर्वे कुशिलनः सन्तु सर्वे सन्तु निराप्रया:) सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दुःखभाग्भवेत्॥ॐ (श्रीवाल्मीकि-माहाल्य)

इमीका नाम पिष्किय प्रतिरोध' प्रविनय अवशा' अथवा प्रस्याग्रह' है। महाप्रमु गौराङ्गदेवने संकीर्तन रोकनेके विरोधमें इसी मार्गका अनुसरण करना चाहा। काजीकी नीच प्रवृत्तियोंके दमन करनेके निमित्त उन्होंने इसी उपायका अवलम्बन किया। सब लोगोंसे उन्होंने कह दिया—'आप लोग घवड़ायें नहीं, मैं स्वयं काजीके सामने संकीर्तन करता हुआ निकलूँगा, देखें वह मुझे मंकीर्तनमे किस प्रकार रोकता है ?' प्रमुके ऐसे आश्वासनसे समीको परम प्रमन्नता हुई और सभी अपने-अपने चरोंको चले गये।

सभी सुखी हों, सब स्वस्थ हों, सभी कल्याणमार्गके पथिक बन सकें,
 कोई भी दुखी न हो।

दूसरे दिन महाप्रभुने नित्यानन्दजीको आज्ञा दी कि सम्पूर्ण नगरमें इस संवादको सुना आओ कि 'हम आज सायंकालके समय काजीकी आज्ञा-के विरुद्ध नगरमें संकीर्तन करते हुए निकलेंगे। सन्ध्याके समय सभी लोग इमारे घरपर एकत्रित हों और प्रकाशके लिये एक एक मशाल भी साथ लेते आवें।' नित्यानन्दजी तो बहुत दिनमे यही बात चाहते भी थे। उनकी इच्छा थी कि एक दिन महाप्रभु सम्पूर्ण नगरमें संकीर्तन करते हुए निकलें तो लोगोंको पता चल जाय कि मं प्रार्तनमें कितना माधुर्य है। उन्हें विश्वास था कि जो लोग मंकीर्तनका विरोध करते हैं, यदि वे लोग एक दिन भी गौराङ्गके प्रेम-नृत्यको देख लैंगे, तो वे मदाके लिये गौराङ्गके तथा उनके संकोर्तनके भक्त बन जायंगे । महाप्रभुके खुलकर कीर्तन करनेसे भयभीत भक्तोंका भय भी दूर भाग जायगा और अन्य लोगोंको भी फिर संकीर्तन करनेका साइस होगा। बहुत-से लोग हृदयसे संकीर्तनके समर्थक हैं, किन्तु काजीके भयमे उनकी कोर्तन करनेकी हिम्मत नहीं होती। प्रभुके प्रोत्साहनकी ही आवश्यकता है। इन बातोंको नित्यानन्दजी मन-ही-मनमें बहुत दिनोंसे सोच रहे थे। किन्तु उन्होंने किसीपर अपने इन भावींको प्रकट नहीं किया। आज स्वयं महाप्रभक्तो नगर-कीर्तन करने के लिये उद्यत देखकर उनके आनन्दका पारावार नहीं रहा । वे हाथमें घण्टा लेकर नगरके मुहल्ले-मुहल्ले और गली-गलीमें घर-घर घूम-घूमकर इस ग्रुभ संवादको सनाने लगे । पहुँ वे घण्टे को जोरींसे बजा देते । घण्टेकी ध्वनि सुनकर बहुत-से स्त्री-पुरुष वहाँ एकत्रित हो जाते तब नित्यानन्दजी हाथ उठाकर कहते-- भाइयो ! आज शामको श्रीगौरहरि अपने सुमधुर संकीर्तनसे सम्पूर्ण नगरके लोगोंको पावन बनावेंगे। नगरवासी नर-नारियोंकी चिरकालकी मनोवाञ्छा आज पूरी होगी। सभा लोगोंको आज प्रभुके अद्भुत और अलौकिक जत्यके रसाम्बादनका मौभाग्य प्रात होगा । सभी भाई संकीर्तन-कारी भक्तोंके स्वागतके निमित्त अपने-अपने घरीको सन्दरताके साथ सजार्वे और शामको सभी एक-एक मशाल लेकर प्रमुके घरपर आर्वे। वहाँ किसी प्रकारका शोर-गुल न मचार्वे। वसः संकीर्तनका सुख लूटते हुए अपने जीवनको कृतकृत्यं बनार्वे।

सभी लोग इस मुनादीको सुनते और आनन्दसे उछलने लगते । सामूहिक कार्योमें एक प्रकारका स्वाभाविक जोश आ जाता है। उस जोशमें सभी प्रकारके लोग एक अज्ञात शक्तिके कारण खिंचे-से चले आते हैं। जिनसे कभी किसी शुभकामको आशा नहीं की जाती वे भी जोशमें आकर अपनी शक्तिसं बहुत अधिक कार्य कर जाते हैं। इमीलिये तो कलिकालमें सभी कार्योके लिये संवशक्तिको ही प्रधानता दी गयी है।

नवद्वीपमें ऐसा नगर-कार्तन पहले कभी हुआ ही नहीं था। वहाँ के नर-नारियों के लिये यह एक नृतन ही वस्तु थी। लोग बहुत दिनोंसे निमाई के रृत्य और कीर्तनकी बातें तो सुनते थे, किन्तु उन्होंने आजतक कभी निमाई का रृत्य तथा कीर्तन रेखा नहीं था। श्रीवास पण्डितके धरके भीतर संकीर्तन होता था और उसमें खास-खास भक्तों के अतिरिक्त और कोई जा ही नहीं सकता था, इसीलिये नगरवासियों की कीर्तनानन्द देखनेकी इच्छा मन-हीं-मनमें दव-सी जाती। आज नगर-कीर्तनकी बात सुनकर सभीकी दवी हुई इच्छाएँ उभड़ पड़ीं। लोग अपनी-अपनी राक्तिके अनुसार संकीर्तनके खागतके निमित्त भाँति-भाँतिकी तैयारियों करने लगे। कहावत है 'खरव्जेको देखकर खरव्जुना रंग वदलने लगता है।' जब भगवद्भक्त अपने-अपने घरोंको बन्दनवार, कदलीस्तम्भ और ध्वजा-पताकाओंसे सजाने लगे, तब उनके समीप रहनेवाले शाक अथवा विभिन्न पन्थवाले लोग भी शोभाके लिये अपने-अपने दराजों के सामने झंडियाँ लगाने लगे, जिससे हमारे परके कारण नगरकी सजावटमें वाधा न पड़े। किसी जोशीले नये कामके लिये सभी लोगोंके हृदयोंमें स्वाभाविक ही सहानुभूति उत्पन्न हो

जाती है। उस कार्यकी धूम-धामसे तैयारियाँ होते देखकर विपक्षी भी उसमें सहयोग देने लगते हैं। उस समय उनके विरोधी भाव दूर हो जाते हैं, कारण कि उग्र विचारोंका प्रभाव तो सभी प्रकारके लोगोंके ऊपर पहला है। इसलिये जो लोग अपनी नीच प्रकृतिके कारण संकीर्तन तथा श्री-गौराङ्गसे अत्यन्त ही द्वेष मानते थे, उन अकारण जलनेवाले खल परुषींके घरोंको छोडकर सभी प्रकारके लोगोंने अपने-अपने घरोंको भलीभाँति सजाया। नगरकी सुन्दर सङ्कोंपर छिङ्काव किया गया । स्थान-स्थानपर धूप, गुगुल आदि सुगन्धित वस्तुएँ जलायी गर्यो । सङ्कके दोनों ओर भाँति-भाँतिकी ध्वजाएँ फहरायी गयीं । स्थान-स्थानपर पताकाएँ लटक रही थीं। सङ्कके किनारेके दुमंजले-तिमंजले मकान लाल, पीली, हरी, नीली आदि विविध प्रकारकी रंगीन साड़ियोंसे सजाये गये थे। कहीं कागजकी पताकाएँ फहरा रही तो कहीं रंगीन कपड़ोंकी ही झंडियाँ शोभा दे रही हैं। भक्तींने अपने-अपने द्वारोंपर मंगलसूचक कोरे घड़े जलसे भर-भरकर रख दिये हैं। द्वारीपर गहरोंके सहित केलेके वृक्ष बड़े ही सुन्दर तथा सहावने दिखायी देते थे। लोगोंका उत्साह इतना अधिक बढ गया था कि वे बार-बार यही सोचते थे कि हम संकीर्तनके स्वागतके निमित्त क्या कर डालें । संकीर्तन-मण्डल किथर होकर निकलेगा और कहाँ जाकर उसका अन्त होगा, इसके लिये कोई पथ तो निश्चित हुआ ही नहीं था। सभी अपनी-अपनी भावनाके अनुसार यही समझतं थे। कि हमारे द्वारकी ओर होकर संकीर्तन मण्डल जरूर आवेगा । सभीका अनुमान था, हमें संकीर्तनकारी भक्तोंके स्वागत-सत्कार करनेका सौभाग्य अवश्य प्राप्त हो सकेगा । इसलिये वे महाप्रभक्ते सभी साथियोंके स्वागतार्थ भाँति-भाँतिकी सामग्रियाँ सजा-सजाकर रखने स्त्रो। इस प्रकार सम्पूर्ण नवद्वीपमें चारों ओर आनन्द-ही-आनन्द छा गया ! इतनी सजावट-तैयारियाँ किसी महोत्सवपर अथवा किसी महाराजके आनेपर भी नगरमें नहीं होती थी। चारों ओर धूम-धाम मची हुई थी। भक्तोंके हृदय मारे प्रेमके बाँसों उछल रहे थे। तैयारियाँ करते-करते ही बात-की-बातमें सन्ध्या हो गयी।

महाप्रभु भी घरके भीतर संकीर्तनकी तैयारियाँ कर रहे थे। उन्होंने विशेष विशेष भक्तोंको बुलाकर नगर-कीर्तनकी सभी व्यवस्था समझा दी। कौन आगे रहेगा, कौन उसके पीछे रहेगा और कौन सबसे पीछे रहेगा, ये सभी बातें बता दीं। किस सम्प्रदायमें कौन प्रधान उत्यकारी होगा, इसकी भी व्यवस्था कर दी।

अब प्रभुके अन्तरङ्ग भक्त गदाधरने महाप्रभुका शृंगार किया । प्रभक्ते घुँघराले काले-काले बालोंमें भाँति-भाँतिके सुगन्धित तैल डालकर उसका जुरा बाँधा गया। उसमें मालती, चम्पा आदिके सुगन्धित पुष्प गूँथे गये । नासिकापर ऊर्ध्व-पण्ड लगाया गया । केसर-कुंकुमकी महीन बिन्दियोंसे मस्तक तथा दोनों कपोलोंके ऊपर पत्रावली बनायी गयी। उनके अङ्ग-प्रत्यञ्जकी सजावट इस प्रकार की गयी कि एक बार कामदेव भी देखकर लजित हो उठता । महाप्रभुने एक बहुत ही बढ़िया पीताम्बर अपने शरीरपर धारण किया। नाचेतक लटकती हुई थोड़ी किनारीदार चुनी हुई पीले रंगकी धोती बड़ी ही भला मालूम होती थी। गदाधरने घटनींतक लटकनेकाला एक वहुत ही बढ़िया हार प्रभुके गलेमें पहिना दिया। उस हारके कारण प्रभुका तपाये हुए सुवर्णक समान शरीर अस्यन्त ही शोभित होने लगा । मुखमें मुन्दर पानकी बीरी लगी हुई थी, इससे बायीं तरफका कपोल थोडा उठा हआ-सा दीखता था। दोनों अरुण अधर पानकी लालिमासे और भी रक्तवर्णके बन गये थे। उन्हें विम्बा-फलकी उपमादेनेमें भी संकोच होता था। कमानके समान दोनों कुटिल भ्रकुटियोंके मध्यमें चारों ओर केसर लगाकर बीचमें एक बहुत ही छोटी कुंकुमकी बिन्दी लगा दी थी। पीतवर्णके शरीरमें वह लाल विन्दी लाल रंगके **हीरेकी कनीकी भाँति दूरसे**  ही चमक रही थी। इस प्रकार भलीभाँति शृंगार करके प्रभु घरसे बाहर निकले। प्रमुके बाहर निकलते ही द्वारपर जो अपार भीड़ खड़ी प्रभुकी प्रतिक्षा कर रही थी, उनमें एकदम कोलाहल होने लगा। मानो समुद्रमें ज्वार आ गया हो। सभा जोरोंसे 'हरि बोल' 'हरि बोल' कहकर दिशा-विदिशाओंको गुँजाने लगे। लोग प्रभुके दर्शनोंके लिये उतावले हो उठे। एक-दूमरेको धक्का देकर सभी पहले प्रभुके पाद-पद्योंके निकट पहुँचना चाहते थे। प्रभुने अपने दोनों हाथ उठाकर भीड़को शान्त हो जानेका संकेत किया। देखते-ही-देखते सर्वत्र सन्नाटा छा गया। उस समय ऐसा प्रतीत होने लगा मानो यहाँ कोई है ही नहीं। गदाधरने प्रभुके दोनों चरणोंमें न्पुर वाँध दिये। फिर कमशः सभी भक्तोंने अपने-अपने पैरोंमें न्पुर पहिन लिये। बायें पैरको ठमकाकर प्रभुने न्पुरोंकी ध्वनि की। प्रभुके ध्वनि करते ही एक साथ ही सहस्रों भक्तोंने अपने-अपने न्पुरोंको बजाया। भीड़में आनन्दकी तरख़ें उठने लगी।

भीड़में स्त्री-पुरुष, वालक बृद्ध तथा युवा सभी प्रकारके पुरुष थे। जाति-पाँतिका कोई भां भेद-भाव नहीं था। जो भी चाहे आकर संकीर्तन-समाजमें सम्मिलित हो सकता था। किसीके लिये किसी प्रकारकी रोक-टोक नहीं थी। भोड़में जितने भी आदमी थे, प्रायः सभीके हाथोंमें एक-एक मशाल था। लोगोंकी सुझ हो तो ठहरी। प्रकाशके लिये मशाल न लेकर उस दिन मशाल ले चलनेका एक प्रकारसे माहात्म्य ही बन गया था मानो सभी लोग मिलकर अपनी-अपनी शक्तिके अनुसार छोटे-बड़े आलोकके द्वारा नवद्वीपके चिरकालके लिये हुए अज्ञानान्यकारको खोज-खोजकर भगा देनेके हो लिये कटियद्ध होकर आये हैं। किसीके हाथमें बड़ी मशाल थी, किसीके छोटी। किसी-किसीने तो दोनों हाथोंमें दो-दो मशालें ले रखी थीं। छोटे-छोटे बच्चे छोटी-छोटी मशालें लिये हुए 'हरि बोल' 'हरि बोल' कहकर उछल रहे थे।

गो-धूलिका सुखमय समय था । आकाश-मण्डलमें स्थित भगवान् दिवानाथ गौरचन्द्रके असह्य रूप-लावण्यसे पराभव पाकर अस्ताचलमें मँह छिपानेके लिये उद्योग कर रहे थे। लज्जाके कारण उनका सम्पूर्ण मुख-मण्डल रक्तवर्णका हो गया था । इधर आकाशमें अर्धचन्द्र उदित होकर पूर्णचन्द्रके पृथ्वीपर अवतीर्ण होनेकी घोषणा करने लगे। शुक्कपक्ष थाः चाँदनी रात्रि थी। ग्रीभ्मकालका सुखद समय था। सभी प्रेममें उन्मत्त हुए 'हरि बोल' 'हरि बोल' कहकर चिल्ला रहे थे। प्रभुने भक्तोंको नियमपूर्वक खड़े हो जानेका संकेत किया। सभी लोग पीछे हट गये। संकीर्तन करने-वाले भक्त आगे खड़े हुए। प्रभुने भक्त-मण्डलीको चार सम्प्रदायोंमें विभक्त किया । सबसे आगे बृद्ध सेनापति भक्ति-सेनाके महारथी भीष्मपितामहके तस्य श्रीअद्भैताचार्यका सम्प्रदाय था । उस सम्प्रदायके वे ही अग्रणी थे । इनके पीछे श्रीवास पण्डित अपने दलबलके सहित डटे हुए थे। श्रीवास पण्डितके सम्प्रदायमें छटे हुए कीर्तनकलामें कुशल सैकड़ों भक्त थे। इनके पाछे महात्मा हरिदासका सम्प्रदाय था । सबसे पीछे महाप्रभु अपने प्रधान-प्रधान भक्तोंके सहित खड़े हुए । प्रभुके दायीं ओर नित्यानन्दजी और बायों ओर गदाधर पण्डित शोभायमान थे।

सव लोगोंके यथायोग्य खड़े हो जानेपर प्रभुने न्पूर वजाकर इशारा किया। यस प्रभुका संकेत पाना था कि खोल-करतालोंकी मधुर ध्वनिसे आकाशमण्डल गूँजने लगा। प्रेम-वास्णीमें पागल-से बने हुए भक्त ताल-स्वर-के सिहत गा-गाकर नृत्य करने ल्यो। उस समय किसीकोन तो अपने शरीरकी सुधि रही और न बाह्य जगत्का ही ज्ञान रहा। जिस प्रकार भृत-पिशाचसे पकड़े जानेवाले मनुष्य होश-इवास भुलाकर नाचने-कूदने लगते हैं, उसी प्रकार भक्तगण प्रेममें विभोर होकर नृत्य करने लगे, किन्तु कोई भी ताल-स्वरके विपरीन नहीं जाता था। इतने भारी कोलाइलमें भी सभी ताल स्वरके नियमोंका भलोगाँति पालन कर रहे थे। सभीके पैर एक साथ ही उठते ये। बुँपरुऑकी बन्धुन-चन्धुन ष्विनिक साथ खोळ-करताळ और झाँझ-मजीरोंकी आवाजें मिळकर विचित्र प्रकारकी ही स्वर-छहरांकी सृष्टि कर रही थीं। एक सम्प्रदाय दूसरे सम्प्रदायसे विल्कुळ पृथक् ही पदोंका गायन करता था। वाद्य बजानेवाळे भक्त दृत्य करते-करते वाद्य बजा रहे थे। खोळ बजानेवाळे बजाते-बजाते दोहरे हो जाते और पृथ्वीपर ळेट-ळेट-कर खोळ बजाने लगते। करताळ बजानेवाळे चारों ओर हाथ फेंक फेंककर जोरोंसे करताळ बजाते। झाँझ और मजीराको मीठी-मीठी ध्वनि मभीके हृदयोंमें खळवळी-सी उत्यक्त कर रही थी। तृत्य करनेवाळेको चारों ओरसे घेरकर भक्त खड़े हो जाते ओर वह म्वच्छन्द रीतिसे अनेक प्रकारके कीर्तनके भावोंको दर्शाता हुआ तृत्य करने लगता। उसके सम्प्रदायके सभी भक्त उसके पैरोंके साथ पैर उठाते ओर उसको नूपुर-ध्वनिके सहित अपनो नूपुर-ध्वनिको मिळा देते। बीच-बीचमें सम्पूर्ण लोग एक साथ जोरोंसे बोल उठते 'हिर बोल' 'हिर बोल' 'गौरहिर बोल।' अपार भीड़मेंसे उठी हुई यह आकाश-मण्डलको कॅपा देनेवाळी ध्वनि बहुत देरतक अन्तरिक्षमें गूँजती रहती। भक्त फिर उसी प्रकार संकीर्तनमें मग्न हो जाते।

मबसे पीछे नित्यानन्द और गदाषरके साथ प्रमु नृत्य कर रहे थे।
महाप्रभुका आजका नृत्य देखने ही योग्य था। मानो आकाश-मण्डलमें
देवगण अपने-अपने विमानों में बैठे हुए प्रभुका नृत्य देख रहे हों।
प्रमु उस समय भावावेशमें आकर नृत्य कर रहे थे। घुँदुओंतक लठकी
हुई उनकी मनोहर माला पृथ्वीको स्पर्श करने लगती। कमरको लचाकर
हार्योको उठाकर, ऊर्ध्व दृष्टि किये हुए प्रभु नृत्य कर रहे थे। उनके दोनों
कमल-नयनोंसे प्रमाश्र बह-बहकर कपोलोंक ऊपरसे छुदक रहे थे। तिरछी
ऑखोंकी कोरोंमेंसे शोतल अशुओंके कण बह-बहकर जब कपोलोंपर कड़ी
हुई पत्रावलीके ऊपर होकर नीचे गिरते तब उस समयके मुख-मण्डलकी
शोभा देखते हो बनती थी। वे गद्भद-मण्डले गा रहे थे 'तुरहार चरणे मन

कागुर, हं सारंगधर'—सारङ्गधर कहते कहते प्रभुका गन्ना भर आता और सभी भक्त एक स्वरमें बोल उठते। 'हरि बोल' भौरहरि बोल' प्रभु फिर सम्हल जाते और फिर उसी प्रकार कोकिल कण्ठसे गान करने लगते। वे हाथ फैलाकर, कमर लवाकर, भौंहें मरोइकर, सिरको नीचा-ऊँचा करके भाँति-भाँतिले अलीकिक भावोंको प्रदर्शित करते। सभी दर्शक काठकी पुतिलियोंके समान प्रभुके मुखकी ओर देखते-के-देखते ही रह जाते। प्रभुके आजके नृत्यसे कठोर-से-कठोर हृदयमें भी प्रेमका सञ्चार होने लगा। कीर्तनके महाविरोधियोंके मुखोंमेंसे भी हठात् निकल पड़ने लगा—'धन्य है, प्रेम हो तो ऐसा हो!' कोई कहता—'इतनी तन्मयता तो मनुष्य-शरीरमें सम्भव नहीं।' दूसरा बोल उठता—'निमाई तो साक्षात् नारायण है।' कोई कहता—'इसने तो ऐसा सुख अपने जोवनमें आजतक कभी पाया नहीं।' दूसरा जल्दांसे बोल उठता—'तुमने क्या किसीने भी ऐसा सुख आजतक कभी नहीं पाया। यह सुख तो देवताओंको भी दुर्लभ है। वे भी इसके लिये सदा लालायित वने रहते हैं।'

प्रभु संकीर्तन करते हुए गङ्गाजोके प्राटकी और जा रहे थे। रास्तेमें मनुध्योंकी अपार भीइ थी। उस भीइमेंसे चींटीका भी निकल जाना सम्भव नहीं था। भगवद्भक्त सद्-ग्रहस्थ अपने-अपने दरवाजोंपर आरती िये हुए खड़े थे। कोई प्रभुके कपर पुष्पोंकी वर्षा करता, कोई भक्तीको माला पहिनाता, कोई बहुमूल्य इन-फुलेलको शाशी-की-शोशी प्रभुके कपर उद्देल देता। कोई इनदानमेंसे इन छिड़क छिड़ककर भक्तोंको तराबोर कर देता। अटा, अटारी और छज्जे तथा द्वारोंपर खड़ी हुई क्लियाँ प्रभुके कपर वहींसे पुष्पोंकी दृष्टि करतीं। कुमारी कन्याएँ अपने आँचलोंके भरभरकर धानके लावा भक्तोंके कपर बखेरतीं। कोई सुन्दर सुगन्धित चन्दन ही छिड़क देती, कोई अक्षत, दूव तथा पुष्पोंको ही फैंककर भक्तोंका स्वागत करती। इस प्रकार सम्पूर्ण पथ पुष्पमय हो गया। लावा, अक्षत,

पुष्प और फलोंसे रास्ता पट-सा गया। प्रभु उन्मत्त हुए तृत्य कर रहे थे। उन्हें बाह्य जगतका कुछ पता ही नहीं था। सभी संसारी विषयोंका चिन्तन छोडकर संकीर्तनकी प्रेम-धारामें वे बहने लगे। उन्हें न तो काजीका पता रहा और न उसके अत्याचारोंका ही। सभी प्रभुके नृत्यको देखकर आपा भूले हुए थे। इस प्रकारका नगर-कीर्तन यह सबसे पहला ही था। सभीके लिये एक नयी बात थी। फिर मुक्लमान शासकके शासनमें ऐमा करनेकी हिम्मत हा किसकी हो सकती थी ? किन्तु आज तो प्रभुके प्रभावसे सभी अपनेको स्वतन्त्र समझने लगे थे ! उनके हृदयोंपर तो एकमात्र प्रस्का साम्राज्य था, वे उनके तनिक से इशारेपर सिर कटानेतकको तैयार थे। इस प्रकार संकीर्तन-समाज अपने जृत्य-गान तथा जय-जयकारोंसे नगर-वासियों के हृदयमें एक प्रकारके नवजीवनका सञ्चार करता हुआ गङ्गाजीके उस घाटपर पहुँचा, जहाँ प्रभु नित्यप्रति स्नान करते थे। वहाँसे प्रभु भक्तमण्डलीके सहित मधाई घाटपर गये। मधाई-घाटसे सीधे ही बेलपुखरा-जहाँ काजी रहता था उसकी और चले। अब सभीको स्मरण हो उठा कि प्रभुको आज काजीका भी उद्धार करना है। सभी उसके अत्याचारों को स्मरण करने लगे। कुछ लोग तो यहाँतक आवेशमें आ गये कि खूब जोरोंके साथ चिल्लाने लगे-- 'इस काजीको पकड लो।' 'जानसे मार डालो' 'इसने हिन्द-धर्मपर बड़े-बड़े अत्याचार किये हैं।' प्रभुको इन बातोंका कुछ भी पता नहीं था। उन्हें किसी मनुष्यसे या किसी सम्प्रदाय-विशेषसे रक्तीभर भी देख नहीं था। वे तो अन्यायके द्वेषी थे, मो भी अन्यायीके माथ वे लड़ना नहीं चाहते थे। वे तो प्रेमास्त्रदारा ही उसका पराभव करना चाहते थे। वे संहारके पक्षपाती न होकर उद्धारके पक्षमें थे । इसलिये मार-काटका नाम लेनेबाले पुरुष उनके अभिप्रायको न समझनेबाले अभक्त पुरुष हो थे। उन उत्तेजनाप्रिय अज्ञानी मनुष्यींने तो यहाँतक किया कि वृक्षोंकी शाखाएँ तोड-तोडकर वे काजीके घरमें घस गये और उसकी फलवारी तथा बागके फल-फूलोंको नष्ट-भ्रष्ट करने लगे। काजीके आदिमियोंने पहलेसे ही काजीको डरा दिया था। उससे कह दिया था— 'निमाई पण्डित हजारों मनुष्योंको साथ लिये हुए तुम्हें पकड़नेके लिये आ रहा है। वे लोग तुम्हें जानसे मार डालेंगे।' कमजोर हृदयवाला काजी अपार लोगोंके कोलाहलसे डर गया। उसकी फौजने भी डरकर जवाब दे दिया। बेचारा चारों ओरसे अपनेको असहाय समझकर घरके भीतर जा लिया।

जब प्रभुको इस बातका पता चला कि कुछ उपद्रवी लोग जनताको भइकाकर उसमें उत्तेजना पैदा कर रहे हैं और काजीको क्षति पहुँचानेका उद्योग कर रहे थे, तो उन्होंने उसी समय संकीर्तन बंद कर देनेकी आशा दे दी। प्रभुकी आज्ञा पाते ही सभी भक्तोंने अपने-अपने वाद्य नीचे उतार-कर रख दिये। तुरुष करनेवाले कक गये। पद गानेवालोंने पद बंद कर दिये। क्षणभरमें ही वहाँ सजाटा-सा ला गया। प्रभुने दिशाओंको गुँजाते हुए मेध-गम्भीर स्वरमें कहा-- 'स्वयरदार! किसीने काजीको तिनक भी क्षति पहुँचानेका उद्योग किया तो उससे अधिक अप्रिय मेरा और कोई न होगा। सभी एकदम शान्त हो जाओ।'

प्रभुका इतना कहना था कि सभी उपद्रवी अपने-अपने हायोंसे शाखा तथा ईट-पत्थर फेंककर चुपचाप प्रभुके समीप आ वैठे। सवको शान्तभावसे बैठे देखकर प्रभुने काजीके नौकरोंसे कहा---'काजीसे हमारा नाम लेना और कहना कि आपको उन्होंने बुलाया है, आपके साथ कोई भी अभद्र ब्यवहार नहीं कर सकता, आप थोड़ो देरको बाहर चलें।

प्रभुकी बात सुनकर काजीके सेवक घरमें छिपे हुए काजीके पास गये और प्रभुने जो-जो बार्ते कही थीं वे सभी जाकर काजीसे कह दीं। प्रभुके ऐसे आश्वासनको सुनकर और इतनी अपार भीड़को चुपचाप श्वान्त देखकर काजी बाहर निकला। प्रभुने भक्तींके सहित काजीकी अम्यर्थना

काजी-उद्धार

की और प्रेमपूर्वक उसे अपने पास बिठाया । प्रमुने कुछ हँसते हुए प्रेमके स्वरमें कहा—'क्यों जी, यह कहाँकी रीति है कि इम तो आपके द्वारपर अतिथि होकर आये हैं और आप हमें देखकर घरमें जा छिपे ।'

काजीने कुछ लजित होकर विनीतभावसे प्रेमके स्वरमें कहा—'मेरा सौभाग्य, जो आप मेरे घरपर पधारे । मैंने समझा था, आप क्रोधित होकर मेरे यहाँ आ रहे हैं, इसीलिये क्रोधित अवस्थामें आपके सम्मुख होना ठीक नहीं समझा।'

प्रभुने हॅमते हुए कहा— कोध करनेकी क्या बात थी ? आप तो यहाँके शामक हैं, मैं आपके अपर कोध क्यों करने लगा ?'

यह बात हम पहले ही बता चुके हैं कि शचीदेवीके पूज्य पिता तथा महाप्रभुके नाना नीलाम्बर चक्रवर्तीका घर इसी बेलपुखरिया मुहल्लेमें काजीके पास ही था । काजी चक्रवर्ती महाशयसे बड़ा रनेह रखते थे । इसीलिये काजीने कहा—-'देखो निमाई!गाँव-नातेसे चक्रवर्ती मेरे चाचा लगते हैं, इसलिये तुम मेरे भानजे लगे। मैं तुम्हारा मामा हूँ, मामाके उत्पर भानजा यदि अकारण क्रोध भी करे तो मामाको सहना पड़ता है। मैं तुम्हारे क्रोधको सह दूँगा। तुम जितना चाहो, मेरे उत्पर क्रोध कर लो।'

प्रभुने हँसते हुए कहा—'मामाजी! मैं इस सम्बन्धको कर अस्वीकार करता हूँ ? आप तो मेरे बड़े हैं। आपने तो मुझे गोदमें खिलाया है। मैं तो आपके सामने बच्चा हूँ, मैं आपपर क्रोध क्यों करूँगा ?'

काजीने कुछ लजाते हुए कहा—'शायद इसीलिये कि मैंने तुम्हारे संकीर्तनका विरोध किया है !?

प्रभुने कुछ मुस्कराकर कहा—'इससे मैं क्यों क्रोध करने लगा ? आप भी तो स्वतन्त्र नहीं हैं, आपको बादशाहकी जैसी आज्ञा मिली होगी या आपके अधीनस्थ कर्मचारियोंने जैता कहा होगा वैसा हो आपने किया होगा। यदि कार्तन करनेवालोंको दण्ड ही देना आपने निश्चय किया हो। तो हम सभा उसा अपराधको कर रहे हैं। हमें भी खुशीसे दण्ड दीजिये। हम इसीलिये तैयार होकर आये हैं।?

काजीने कहा— जादशाहकी तो ऐसी कोई आज्ञा नहीं थीं। किन्तु तुम्हारे बहुत से पण्डितोंने ही आकर मुझसे शिकायत की थी कि यह अशास्त्रीय काम है। पहले 'मङ्गलचण्डी' के गीत गाये जाते थे। अब निमाई पण्डित भगवनामके गोप्य मन्त्रोंको खुल्लमखुल्ला गाता फिरता है और सभी वणं को उपदेश करता है। ऐसा करनेसे देशमें दुर्भिक्ष पड़ेगा; इमीलिये मैंने संकीर्तनके विरोधमें आज्ञा प्रकाशित की थी। कुछ मुल्ला और काजी भी इसे बुरा समझते थे।'

प्रभुने यह सुनकर पूछा<del> । अच्छा।</del> तो आप अब लोगोंको संकीर्तनसे क्यों नहीं रोकते ?'

काजी इस प्रश्नको सुनकर चुप हो गया । थोड़ी देर सोचते रहनेके बाद बोला—'यह बड़ी गुप्त बात है, तुम एकान्तमें चलो तो कहूँ ?'

प्रभुने कहा—प्यहाँ सब अपने ही आदमी हैं। इन्हें आप मेरा अन्तरङ्ग ही समझिये। इनके सामने आप संकोच न करें। कहिये, क्या बात है?

प्रमुके ऐसा कहनेपर काजीने कहा—भीरहरि ! मुझे तुम्हें गौरहरि कहनेमें अब संकीच नहीं होता । भक्त तुम्हें गौरहरि कहते हैं इसिल्ये तुम सचमुचमें हरि हो । तुम जब कृष्ण कीर्तन करते थे, तब कुछ मुह्लाओंने मुझमें शिकायन की थी कि यह निमाई 'कृष्ण-कृष्ण' कहकर सभीको बरबाद करता है । इसका कोई उपाय कीजिये । तब मैंने विवश होकर उस दिन एक भक्तके घरमें जाकर खोल फोड़ा था और मंकीर्तनके विरुद्ध लीगोंको नियुक्त किया था, उमी दिन रातको मैंने एक बड़ा भयंकर स्वष्न देखा। मानो एक बड़ा भारी सिंह मेरे समीप आकर कह रहा है कि 'यदि आजसे तुमने संकीर्तनका विरोध किया तो उस खोलकी तरह हां मैं तुम्हारा पेट फोड़ दूँगा।' यह कहकर बह अपने तीक्ष्ण पंजोंसे मेरे पेटको विदारण करने लगा। इतनेमें ही मेरी ऑखें खुल गर्यी! मेरी देहगर उन नखोंके खिह्न अभीतक प्रत्यक्ष बने हुए हैं।' यह कहकर काजीने अपने शरीरका वक्ष उठाकर सभी भक्तोंके सामने वे चिह्न दिखा दिये।

काजीके मुखसे ऐसी बात मुनकर प्रमुने का नीका जोरोंसे आलिङ्गन किया और उमके ऊपर अनन्त कृपा प्रदर्शित करते हुए बोले—'मामाजी ! आप तो परम वैष्णव बन गये। हमारे शास्त्रोंमें लिखा है कि जो किसी भी बहानेसे, हॅंसीमे, दु:खमें अथवा बैसे हो भगवान् के नामोंका उच्चारण कर लेता है उसके सम्पूर्ण पाप नष्ट हो जाते हैं \*। आपने तो कई बार 'हरि' 'कृष्ण' इन सुमधुर नामोंका उच्चारण किया है। इन नामोंके उच्चारणके ही कारण आपकी बुद्धि इतनी निर्मल हो गयी है।'

प्रमुका प्रेमालिङ्गन पाकर कार्जाका रोम-रोम खिल उठा। उमे अपने शरीरमें एक प्रकारके नवजोवनका-सा सञ्चार होता हुआ दिव्यायी देने लगा। वह अपनेमें अधिकाधिक खिण्यता, कोमलता और पवित्रताका अनुभव करने लगा। तव प्रमुने कहा— अच्छा तो मामाजी! आपसे मुझे यही बात कहनी है कि अब आप संकीर्तनका विरोध कभी न करें।?

साङ्केत्यं पारिहारयं वा स्तीमं हंलन्मेव वा ।
 वैकुण्ठनामग्रहणमश्चेपाधहरं विदुः ॥
 (श्रीमद्भा०६।२।१४)

गद्गद-कण्ठसे काजी कहने लगा—भगौरहरि ! तुम साक्षात् नारायणम्बरूप हो, तुम्हारे सामने मैं शपथपूर्वक कहता हूँ कि मैं अपने कुल-परिवारको छोड़ सकता हूँ, कुटुम्बी तथा जातिवालोंका परित्याग कर सकता हूँ, किन्तु आजसे संकीर्तनका कभी भी विरोध नहीं करूँगा। तुम लोगोंसे कह दो, वे बेखटके कीर्तन करें।

काजीकी ऐसी बात सुनकर उपस्थित सभी भक्त मारे प्रसन्नताके उछलने लगे। प्रभने एक बार फिर काजीको गाढालिङ्गन प्रदान किया और आप मक्तींके सहित फिर उसी प्रकार आगे चलने लगे। प्रसुके पीछे-पाँछे प्रेमके अन्न बहाते हुए काजी भी चलने लगा और लोगोंके 'हरि बोल' कहनेपर वह भी 'हरि बोल' की उच्च ध्वनि करने लगा। इस प्रकार संकीर्तन करते हुए प्रभु केलाखोलवाले श्रीधर भक्तके धरके सामने पहुँचे। भक्त-वलल प्रभु उस अकिञ्चन दीन हीन भक्तके घरमें घुस गये। गरीब भक्त एक ओर बैठा हुआ भगवान्के सुमधुर नामोंका उच्चस्वरते गायन कर रहा था। प्रभुको देखते ही वह मारे प्रेमके पुलकित हो उठा और जल्दीसे प्रभुके पाद-पद्मोंमें गिर पड़ा । श्रीधरको अपने पैरोंके पास पड़ा देखकर प्रमु उससे प्रेमपूर्वक कहने लगे--श्रीधर ! हम तुम्हारे घर आये हैं, कुछ खिलाओगे नहीं ?' बेचारा गरीब-कंगाल सोचने लगा-'हाय ! प्रभू तो ऐसे असमयमें पथारे कि इस दीन-हीन कंगालके घरमें दो मुद्दी चवेना भी नहीं। अब प्रमुको क्या खिलाऊँ। ' भक्त यह सोच ही रहा था कि उसके पासकें ही फूटे लो**हे**के पात्रमें रखे हुए पानीको उठाकर प्रभु कहने लगे— अधिर ! तुम सोच क्या रहे हो ! देखते नहीं हो, अमृत भरकर तो तुमने इस पात्रमें ही रख रखा है।' यह कहते-कहते प्रभु उस समस्त जलको पान कर गये। श्रीधर री-रोकर कह रहा था-- प्रभो ! यह जल आपके योग्य नहीं है। नाथ ! इस फूटे पात्रका जल अग्रुद्ध है। किन्तु प्रभु कब सुननेवाले थे। उनके लिये भक्तकी सभी वस्तुएँ शुद्ध और परम प्रिय हैं । उनमें योग्यायोग्य और अच्छी-बुरीका भेदभाव नहीं । सभी भक्त श्रीधरके भाग्यकी सराहना करने लगे और प्रभुकी भक्तवत्स उताकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे । श्रीधर भी प्रेममें विह्वल होकर पृथ्वीपर गिर पड़े ।

काजी यहाँतक प्रभुके साथ-ही-साथ आया था। अव प्रभुने उससे लौट जानेके लिये कहा। वह प्रभुके प्रति नम्रतापूर्वक प्रणाम करके लौट गया। उस दिनसे उसने ही नहीं, िकन्तु उपके सभी वंशके लोगोंने संकीर्तनका विरोध करना छोड़ दिया। नवद्वीपमें अद्याविध चाँदलाँ का जी-का वंश विद्यमान है। काजीके वंशके लोगा अभीतक श्रीकृष्ण-संकीर्तनमें थोगदान देते हैं। वेलपुकर या ब्राह्मणपुकर-स्थानमें अभीतक चाँदलाँ काजीकी समाधि बनी हुई है। उस महाभागवत सौभाग्यशाली काजीकी समाधिके निकट अब भी जाकर वैष्णवगण वहाँकी धूलिको अपने मस्तकपर चढ़ाकर अपनेको कृतार्थ मानते हैं। वह प्रेम-दृश्य उसकी समाधिके समीप जाते ही, भावुक भक्तोंक हुद्योंमें सजीव होकर ज्यों-का-यों ही नृत्य करने लगता है। धन्य है महामुमु गैराङ्गदेवके ऐसे प्रेमको, जिसके सामने विरोधी भी नतमस्तक होकर उसकी लग्न-लग्यामें अपनेको सुखी वनाते हैं और धन्य है ऐसे महाभाग काजीको जिसे मामा कहकर महाप्रभु प्रेमपूर्वक गाढालिङ्गन प्रदान करते हैं।



# भक्तोंकी लीलाएँ

अपेक्षा नहीं रहती।

तत्तद्भावानुमाधुर्ये श्रुते धीर्यदपेक्षते। नात्र शास्त्रं न युक्तिञ्च तस्त्रोभोत्पत्तिस्वक्षणम् ॥

प्रकृतिसे परे जो भाव हैं। उन्हें शास्त्रोंमें अचिन्त्य बताया गया है।

वहाँ जीवोंकी साधारण प्राकृतिक बुद्धिसे काम नहीं चलता, उन भावोंमें \* भक्तोंके शान्त, दास्य, सल्य, वात्सल्य और मधुर इन रसोंके आश्रित माधुर्यके श्रवणसे जिनकी बुद्धि शास्त्रांकी और युक्तियोंकी अपेक्षा नहीं रखती, वहाँ समझना चाहिये कि भक्तको भगवान्की लीलाओंके प्रति लोग उरपन्न होने लगा। अर्थात् रागानुगा भक्तिको उत्पत्ति हो जानेपर शास्त्रवाक्योंकी तथा युक्तियोंकी

अपनी यक्ति लड़ाना व्यर्थ-सा हो है। यह तो प्रकृतिके परेके भावींकी बात है ? बहुत-सी प्राकृतिक घटनाएँ भी ऐसी होती हैं, जिनके सम्बन्धमें मनुष्य ठीक-ठीक कुछ कह ही नहीं सकता। क्योंकि कोई मनुष्य पूर्ण नहीं है। पूर्ण तो वही एकमात्र परमात्मा है। मनुष्यकी बुद्धि सीमित और मंकुचित है। जितनी ही जिसकी बद्धि होगी, वह उतना ही अधिक सोच सकेगा। तर्ककी कसौटीपर कसकर किसी बातकी सत्यता सिद्ध नहीं हो सकती। किसी बातको किसीने तर्कसे सत्य सिद्ध कर दियाः किन्तु उसीको उससे बड़ा तार्किक एकदम खण्डन कर सकता है। अतः इसमें श्रद्धा ही मुख्य कारण है जिस स्थानपर जिसकी जैसी भी श्रद्धा जम गयी, उसे वहाँ वही सत्य और ठीक मालूम पड़ने लगेगा । रागानुगा भक्तिकी उत्पत्ति हो जानेपर मनुष्यको अपने इष्टकी लीलाओंके प्रति लोभ उत्पन्न हो जाता है। लोभी अपने कार्य-के सामने विष्न-बाधाओंकी परवा ही नहीं करता। वह तो आँख मूँदे चुप-चाप बढा ही चलता है। भक्तोंकी श्रद्धामें और साधारण लोगोंकी श्रद्धामें आकाश-पातालका अन्तर है। भक्तोंको जिन बातोंमें कभी शंकाका ध्यानतक भी नहीं होता: उन्हीं बार्तीको साधारण लोग ढोंग: पाखण्ड, झुठ अथवा अर्थवाद कहकर उसकी उपेक्षा कर देते हैं। वे करते रहें, भक्तोंको इससे क्या ! जब वे शास्त्र और यक्तियोंतककी अपेक्षा नहीं रखते तब साधारण लोगोंकी उपेक्षाकी ही परवा क्यों करने लगे। महाप्रभुके मंकीर्तनके समय भी भक्तोंको बहुत-सी अद्भुत घटनाएँ दिखायी देती थीं, जिनमेंसे दो चार नीचे दी जाती हैं।

एक दिन प्रभुने श्रीवासके घर संकीर्तनके पश्चात् आमकी एक गुठली-को लेकर ऑगनमें गाड़ दिया। देखते-ही-देखते उसमेंसे अङ्कुर उत्पन्न हो गया और कुछ ही क्षणमें वह अङ्कुर बढ़कर पूग वृक्ष बन गया। भक्तोंने आश्चर्यके सहित उस वृक्षको देखा। उसो समय उसपर फल भी दीखने लगे और वे बात-की-बातमें पके हुए से दीखने लगे। प्रभुने

उन सभी फलोंको तोड लिया। और सभी भक्तोंको एक-एक बाँट दिया। आर्मोको देखनेसे ही तबायत प्रसन्न होती थी। बड़े-बड़े सिंदुरिया-रंगके वे आम भक्तोंके चित्तोंको स्वतः ही अपनी ओर आकर्षित कर रहे थे। उनमेंसे दिव्य गन्ध निकल रही थी। भक्तोंने उनको प्रभुका प्रसाद समझकर प्रेमसे पाया । उन आमोंमें न तो गुठली थी। न छिलका । बसः चारी ओर ओतप्रोतभावसे अद्भत माधुर्यमय रस-ही-रम भरा था। एक आमके खानेसे ही पेट भर जाता, फिर भक्तोंको अन्य कोई वस्त खानेकी अपेक्षा नहीं रहती। रहनी भी न चाहिये, जन प्रेम-वाटिकाके सुचतुर माली महाप्रभु भौराङ्गके हाथसे लगाये हुए वृक्षका भक्ति-रससे भरा हुआ आम खा लिया तब इन सांसारिक खाद्य-ग्राथींकी आवस्य कता ही क्या रहता है ? इस प्रकार यह आम्र-महोत्सव श्रीवामके घर व रहीं महीने होता था, किन्तु जिसे इस बातका विश्वास नहीं होता, ऐसे अभक्तको उस आम्रके दर्शन भी नहीं होते थे, मिलना तो दर रहा। आजतक भी नवदीपमें एक स्थान आम्रघट या आम्र गटा नामसे प्रसिद्ध होकर उन आमोंका समरण दिला रहा है। उन सुन्दर, सुम्वाद और दर्शनीय तथा बिना गुठली-छिलकाके आमीके स्मरणसे हमारे तो मँहमें सचमुचमें पानी भर आया ।

एक दिन संकीर्तनके समय मेघ आने लगे । आकाशमें बड़े-पड़े बादल आकर चारों ओर घिर गये । असमयमें आकाशको मेघाच्छन्न देखकर भक्त कुछ भयभीत से हुए । उन्होंने समझा सम्भव है, मेघ हमारे इस संकीर्तनके आनन्दमें विच्न उपस्थित करें । प्रसुने भक्तोंके भावोंको समझकर उमी समब एक हुंकार मारी । प्रसुके हुंकार सुनते ही मेघ इधर-उधर हट गये और आकाश विच्कुल साफ हो गया।

अब एक घटना ऐसी हैं। जिसे सुनकर सभी संसारी **प्राणी क्या** अच्छे-अच्छे परमार्थ-मार्गके पथिक भी आश्चर्यचिकित **हो जायँगे। इस**  षटनासे पाठ कों को पता चरु जायगा कि भगवद्धिकों कितना माधुर्य है। जिसे भगवत्कृपाका अनुभव होने लगा है: ऐसे अनन्य भक्तके लिये माता-पिता, दारा-पुत्र तथा अन्यान्य सभी वन्धु-बान्धवके प्रति तिनक भी मोह नहीं रह जाना। वह अपने इष्टरेव को ही सर्व न ममझना है। इष्टरेव की प्रसन्नतामें ही उसे प्रमन्नता है, वह अपने आराध्यदेवकी प्रसन्नताके निमित्त मवका त्याग कर सकता है। दुष्कर-से-दुष्कर समझे जानेवाले कार्यको प्रसन्नतापूर्वक कर सकता है।

एक दिन सभी भक्त मिलकर श्रीवासके ऑगनमें प्रेमके सहित संकीर्तन कर रहे थे। उस दिन न जाने क्यें सभी भक्त संर्कातनमें एक प्रकारके अलैकिक आनन्दका अनुभव करने छो। सभी भक्त नाना वाद्योंके सहत प्रेममें विभोर हुए शरीरकी सुधि भुलाकर नृत्य कर रहे थे। इतनेही-में प्रभू भी सं हीर्तनमें आहर सम्मिलित हो गये। प्रभू हे संकीर्तनमें आ जानेन मक्तोंका आनन्द और भी अधिक बढने लगा। प्रमु भी सब कुछ भलकर भक्तोंके सहित जल्य करने लगे। प्रभुके पीछे-पीछे श्रीवास भी तृत्य हर रहे थे। इतनेमें ही एक दामाने धारेसे आकर श्रीवासको भीतर चलनेका मंकेत किया। दानीके मंकेतको समझकर श्रीवाम भीतर चले गये। भीतर उनका बच्चा बीमार पढ़ा हुआ था। उनकी स्त्री वच्चेकी सेवा-ह्य श्रुपामें लगी हुई थी। शचामाता भा वहा उपस्थित था। बच्चेकी दशा अत्यन्त हा शोचनीय थी। अत्वामने बच्चेकी छातीगर हाथ रखा, फिर उसकी माडी देखी और अन्तमें इस बच्चेके नैंडकी ओर देखने लगे। श्रीवासको पता चल गया कि बचा अन्तिम साँस ले रहा है। बच्चेकी ऐसी दशा देख-कर घरका सभी स्त्रियाँ घर डाने लगां। श्रोवासजीने उन सबको धैर्य बँधाया और वे उमी तरह बच्चेके सिरहाने बैठकर उसके सिरपर हाथ फेरने लमे। थोड़ी ही देरमें भीबासने देखा, बच्चा अब साँस नहीं ले रहा है। उसके प्राण पर्वेस्त इस नश्चर शरीरको त्याग कर किसी अज्ञात

लोकमें चले गये हैं। यह देखकर बच्चेकी माँ और उसकी सभी चाची रुदन करने लगीं । हाय ! इकलौते पुत्रकी मृत्युपर माताको कितना भारी शोक होता है, इसका अनुभव कोई मनुष्य कर ही कैसे सकता है ? माताका हृदय फटने लगता है । उसका शरीर नहीं रोता है, किन्त उसका अन्तःकरण पिघलने लगता है। वही पिघल-पिघलकर आँसओं-के रूपमें स्वतः ही बहने लगता है। उस समय उसे रोनेसे कौन रोक सकता है ? वह बाहरी रदन तो होता ही नहीं, वह तो अन्तर्ज्वालाकी भभक होती है, जिससे उसका नवनीतके समान हिनम्ध हृदय खतः ही पिघल उठता है। मरे हुए अपने इकलौते पुत्रको शस्यापर पड़े देखकर माताका हृदय फटने लगा, वह जोरसे चीरकार मारकर प्रथ्वीपर मर्छित होकर गिर पड़ी । अपनी पत्नीको इस प्रकार पछाड खाते देखकर तथा घरकी अन्य सभी स्त्रियोंको रदन करते देखकर श्रीवामजी हढताके साथ उन सबको समझाते हुए कहने लगे-'देखना, खबरदार किसीने साँस भी निकाली तो फिर खैर नहीं है। देखती नहीं हो, आँगनमें प्रभु नृत्य कर रहे हैं। उनके आनन्दमें भङ्ग न होना चाहिये। मुझे पत्रके मर जानेका उतना शोक कभी नहीं हो सकता, जितना प्रभुके आनन्दमें विष्न पड़नेसे होगा । यदि संकार्तनके बीचमें कोई भी रोयी तो मैं अभी गङ्गाजीमें कद-कर प्राण दे दुँगा । मेरी इस वातको बिल्कुल ठीक समझो ।'

हाय ! कितनी भारी कठोरता है ! भक्तिदेवी ! तेरे चरणोंमें कोटि-कोटि नमस्कार है । जिस प्रेम और भक्तिमें इतनी भारी क्लिम्बता और सरसता है, उसमें क्या इतनी भारी कठोरता भी रह सकती है ! जिसका एकमात्र प्राणींसे भी प्यारा, नयनोंका तारा, सम्पूर्ण घरको प्रकाशित करने-वाला इकलौता पुत्र मर गया हो और उसका मृत देह माताके सम्मुख ही पड़ा हो, उस मातासे कहा जाता है कि तू आँसू भी नहीं बहा सकती । जोरसे रोकर अपने हृदयकी ज्वालाको भी कम नहीं कर सकती । कितना भारी अन्याय है, कैसी निर्दय आजा है ? कितनी भारी कठोरता है ? किन्तु भक्तको अपने इष्टदेवकी प्रसन्नताके निमित्त सब कुछ करना पड़ता है। पित-परायणा बेचारी मालिनीदेवी मन मसोसकर चुप हो गयी। उसने अपनी छातीपर पत्थर रखकर कलेजेको कड़ा किया। भीतरकी ज्वालाको भीतर ही रोका और आँसुओंको पोंछकर चुप हो गयी।

पत्नीके चुप हो जानेपर श्रीवास धीरे-धीरे उसे समझाने ट्यो—'इस यच्चेका इससे बढ़कर और बड़ा भारी सौभाग्य क्या हो सकता है, जो साक्षात् गौराङ्ग जब ऑगनमें नृत्य कर रहे हैं, तब इसने शरीर-त्याग किया है। महाप्रभु हो तो सबके खामी हैं। उनकी उपस्थितिमें शरीर-त्याग करना क्या कम सौभाग्यकी वात है ?

मालिनोदेवी चुपचाप बैठी हुई पतिकी बार्ते मुन रही थी। उसका हृदय फटासा जा रहा था। श्रीवासजीने फिर एक वार दृढ़ताके साथ कहा— 'सबको समझा देना। प्रभु जबतक ग्रस्थ करते रहें तबतक कोई भी रोने न पावे। प्रभुके आनन्द-समें तिनक भी विष्न पड़ा तो इस लड़के साथ ही मेरे इस द्यरिरका भी अन्त ही समझना। इतना कहकर श्रीवासजी फिर वाहर ऑगनमें आ गये और भक्तों के साथ मिलकर उसी प्रकार दोनों हार्यों को ऊपर उठाकर संकीर्तन और ग्रस्थ करने लगे।

चार घड़ी रात्रि वीतनेपर बच्चेकी मृत्यु हुई थी। आधी रात्रिसे कुछ अधिक समयतक भक्तगण उछी प्रकार कीर्तन करते रहे, किन्तु इतनी बड़ी बात और कितनी देरतक छिपी रह सकती है। धीरे-धीरे भक्तोंमें यह बात फैलने लगी। एकसे दूसरेके कानमें पहुँचती, जो भी सुनता, वहीं कीर्तन बंद करके चुप हो जाता। इस प्रकार धीरे-धीरे सभी मक्त चुप हो गये। समुने खोल-करताल आदि सभी वाद्य भी आप-से-आप ही बंद हो गये। प्रमुने

भी तृत्य यंद कर दिया। इस प्रकार कीर्तनको आप-से-आप ही बंद होते देखकर प्रभु श्रीवासकी ओर देखते हुए कहने लगे— 'पण्डितजी! आपके घरमें कोई दुर्घटना तो नहीं हो गयी है ? न जाने क्यों हमारा मन संकीर्तनमें नहीं लग रहा है। दृदयमें एक प्रकारकी खलबली-सी हो रही है।'

अस्यन्त ही दीन-भावसे श्रीवास पण्डितने कहा—'प्रभो ! जहाँ आप संकर्तन कर रहे हों, वहाँ कोई दुर्घटना हो ही कैसे सकती है ! सम्पूर्ण दुर्घटनाओं के निवारणकर्ता तो आप ही हैं। आपके सम्मुख भला दुर्घटना आ ही कैसे सकती है ! आप तो मंगलम्बरूप हैं। आपकी उपस्थितिमें तो परम मंगल-ही-मंगल होने चाहिये।'

प्रभुने हृदताके साथ कहा—'नहीं। ठीक बताइये। मेरा मन व्याकुल हो रहा है। हृदय आप-से-आप ही निकल पड़ना चाहता है। अवश्य ही कोई दुर्घटना घटित हो गर्या है।'

प्रभुक्ते इस प्रकार दृढ़ताकं साथ पूछनेपर श्रीवास चुप हो गये। उन्होंने कुछ भी उत्तर नहीं दिया। तव धीरेसे एक भक्तने कहा—'प्रभो ! श्रीवास-का इकछोता पुत्र परखोकवासी हो गया है।'

सम्भ्रमके साथ श्रीवासके मुखकी और देखते हुए प्रमुने चौंककर कहा—ैं! क्या कहा १ श्रीवासके पुत्रका परलोकवास ? कव हुआ १ पण्डितजो ! आप बतलाते क्यों नहीं १ असली बात क्या है १

श्रीवास फिर भी चुप ही रहे, तब उसी भक्तने फिर कहा—प्रभी ! इस बातको तो ढाई प्रहर होने को आया । आप के आनन्दमें विष्न होगा, इसीलिये श्रीवास पण्डितने यह बात किसीपर प्रकट नहीं की ।'

इतना सुनते ही प्रभुकी दोनों आँखें से अभुओंकी धारा बहने लगी। गद्गद-कण्डसे प्रभुने कहा---(श्रीवास! आपने आज श्रीकृष्णको खरीद लिया। ओहो ! इतनी भारी हदता ! इकलौते मरे पुत्रको भीतर छोड़कर आप उसी प्रेमसे कीर्तन कर रहे हैं । धन्य है आपकी भक्तिको और बलिहारी है आपके कृष्ण-प्रेमको । सचमुच आप-जैसे भक्तोंके दर्शनींसे ही कोटि जन्मोंके पार्योका क्षय हो जाता है ।' यह कहकर प्रमु फूट-फूटकर रोने लगे।

प्रभुको इस प्रकार रोते देखकर गद्गद-कण्ठसे श्रीवास पण्डितने कहा—प्रमो ! मैं पुत्र-शोकको तो सहन करनेमें समर्थ हो सकता हूँ, किन्तु आपके बदनको नहीं सह सकता । हे सम्पूर्ण प्राणियों के एकमात्र आश्रय-दाता ! आप अपने कमजनानोंने अप बहाकर मेरे हृदयको दुखां न बनाइये । नाथ ! मैं आपको रोते हुए नहीं देख सकता ।'

इतनेमें ही कुछ भक्त भीतर जाकर श्रीवास पण्डितके मृत पुत्रकं शरीरको आंगनमें उठा लाये। प्रभु उसके सिरहाने बैठ गये और अपने कोमल करसे उसका स्पर्ध करते हुए जीवित मनुष्यते जिस प्रकार पूछते हैं उसी प्रकार पूछते लगे—-क्यों जन्य ! तुम कहाँ हो ? इस शरीरको परित्याग करके क्यों चले गये ?' उस समय प्रभुके अन्तरक्त भक्तोंको मानो स्पष्ट सुनायी देने लगा, कि वह मृत शरीर जीवित पुष्ठको भांति उत्तर दे रहा है। उसने कहा—-प्रभो ! इस तो कर्माधीन हैं। हमारा इस शरीरमें इतने ही दिनका संस्कार था। अब हम बहुत उत्तम स्थानमें हैं और खूब प्रसन्न हैं।'

प्रभुने कहा—'कुछ काल इस शरीरमें और क्यों नहीं रहते ?' मानो जीवने उत्तर दिया—'प्रभो ! आप सर्व मर्थ हैं । आप प्रारब्धको भी मेट सकते हैं, किन्तु हमारा इस शरीरमें इतने ही दिनका भोग था । अब हमारी इस शरीरमें रहने की इच्छा भी नहीं है, क्योंकि अब हम जहाँ हैं वहाँ यहाँसे अधिक सुखी हैं।' जीवका ऐसा उत्तर सुनकर सभी लोगोंका शोक-मोह दूर हो गया।
तव प्रभुने श्रीवास पण्डितको सान्त्वना देते हुए कहा— पण्डितजी! आप
तो त्वयं सब कुछ जानते हैं। आपका इस पुत्रके साथ इतने ही दिनोंका
संस्कार था। अवतक आप इस एकको ही अपना पुत्र समझते थे। अब
हम और श्रीपाद नित्यानन्द आपके दोनों ही पुत्र हुए। आजसे हम दोनोंको आप अपने सगे पुत्र ही समझें। पुत्र की ऐसी वात सुनकर श्रीवास
प्रेमके कारण विद्वल हो गये और उनकी आँखोंमेंसे प्रेमाशु बहने लगे।
इसके अनन्तर भक्तोंने उस मृत शरीरका विधिवत् संस्कार किया।

ओहो ! कितना ऊँचा आदर्श है ? इकलौते पुत्रके मर जानेपर भी जिनके शरीरको सन्ताप—पीड़ा नहीं हो सकती, क्या वे संसारी मनुष्य कहे जा सकते हैं ? क्या उनकी तुलना मायाबद्ध जीवके साथ की जा सकती है ? सचमुचमें वे श्यामसुन्दरके सदाके सुद्धद् और सखा हैं। ऐसे भगवानके प्राणप्यारे भक्तोंको सन्ताप कहाँ ? जिनका मन-मधुप उस सुरलीयनोहरके मुखलपी कमलकी मकरन्द-मधुरिमाका पान कर चुका है उसे फिर संसारी सन्तापक्यो वन-वीथियोंमें न्यर्थ धूमनेसे क्या लाभ ? वह तो उस अपने प्यारेकी प्रेमवाटिकामें विचरण करता हुआ सदा आनन्दका रसाखादन करनेमें ही मस्त बना रहेगा । श्रीमद्भागवतमें हरिनामक योगेश्वरने ठीक ही कहा है—

भगवत उरुविक्रमाङ्घिशाखाः
- नखमणिचिन्द्रिकया निरस्ततापे ।
हृदि कथमुपसीदतां पुनः स
प्रभवति चन्द्र हृदोदितेऽर्कतापः॥
(११ । २ । ५४)

अर्थात् भगवत्-सेवासे परम सुख मिलनेके कारण, उन भगवान्के अरुण कोमल चरणारिवन्दोंके मणियोंके समान चमकीले नर्लोंकी चन्द्रमाके समान शीतल किरणोंकी कान्तिते एक बार जिसके हुदयके सम्पूर्ण सन्ताप नष्ट हो चुके हों, ऐसे भक्तके हुदयमें संसारी सुखोंके वियोगजन्य दुःख-सन्तापकी स्थिति हो ही कैसे सकती है १ जिस प्रकार रात्रिमें चन्द्रमाके उदय होनेपर सूर्यका ताप किञ्चिनमात्र भी नहीं रहता, उसी प्रकार भगवत्कृपाके होनेपर संसारी तापोंका अस्यन्ताभाव हो जाता है।

इस प्रकार भक्तोंकी सभी छीछाएँ अचिन्त्य हैं, वे मनुष्यकी बुद्धिके बाहरकी बातें हैं। जिनकें ऊपर भगवत्-कृपा होती है, जिन्हें भगवान् ही अपना कहकर वरण कर छेते हैं, उन्हींकी किसी महापुष्ठपके प्रति भगवत्-भावना होती है और वे ही उस अनिर्वचनीय आनन्दके रसास्वादनके अधिकारी भी बन सकते हैं। प्रभुकी सभी छीछामें प्रेम-ही-प्रेम भरा रहता था, क्योंकि वे प्रेमकी सजीव-साकार मूर्ति ही थे।

शुक्राम्बर ब्रह्मचारी प्रमुके अनन्य भक्तोंमेंते थे। वे कभी-कभी ऐसा अनुभव करते थे, कि प्रमुकी हमारे ऊपर जैसी होनी चाहिये वैसी कृपा नहीं है। उनके मनोगत भावको समझकर प्रमुने एक दिन उनसे कहा— 'ब्रह्मचारीजी! कल हम तुम्हारे ही यहाँ भोजन करेंगे, हमारे लिये और श्रीपाद नित्यानन्दके लिये तुम ही कल भोजन बना रखना।' ब्रह्मचारीजीको इस बातसे हर्ष भी अत्यिषक हुआ और साथ ही दुःख भी। हर्ष तो इसलिये हुआ कि प्रमुने हमें भी अपनी सेवाके योग्य समझा और दुःख हमलिये हुआ कि प्रमुने हमें भी अपनी सेवाके योग्य समझा और दुःख हमलिये हुआ कि प्रमु कुलीन ब्राह्मण हैं, वे हमारे भिक्षुकके हाथका भात कैसे खायँगे ? इसीलिये उन्होंने दीन-भावसे कहा— 'प्रभो ! हम तो भिक्षुक हैं, आपको भोजन करानेके योग्य नहीं हैं। नाथ! हम इतनी कुपाके सर्वथा अयोग्य हैं।'

प्रभुने आमहके साथ कहा— 'तुम चाहे मानो, चाहे मत मानो, हम तो कल तुम्हारे ही यहाँ खायँगे। वैसे न दोगे, तो तुम्हारी थालीमेंसे छीनकर खायँगे।' यह सुनकर ब्रह्मचारीजी बड़े असमझसमें पड़े। उन्होंने और भी दो-चार अन्तरङ्ग भक्तोंसे इस सम्बन्धमें पूछा। भक्तोंने कहा— 'प्रेममें नेम कैसा ? प्रमुक्ते लिये कोई नियम नहीं है। वे अनन्य भक्तोंके तो जूँठे अन्नको खाकर भी बड़े प्रसन्न होते हैं, आप प्रेमपूर्वक भात बनाकर प्रभुको खिलाइये।'

भक्तों की सम्मित मानकर दूसरे दिन ब्रह्मचारीजीने यही पवित्रताके साथ खान पर्वायन्दनादि करके प्रभु हे लिये भाजन बनाया। इतः में ही नित्यानन्द जीके साथ गङ्गास्त्रान करके प्रभु आ गये। प्रभुने नित्यानन्द जीके साथ गङ्गास्त्रान करके प्रभु आ गये। प्रभुने नित्यानन्द जीके साथ यहे हो प्रमिन भोजन पाया। भोजन करते-करते आप कहते जाते वे हतने दिनोंसे दाल, भात ओर शाक खाते रहे हैं, किन्तु आजके-जैसा स्वादिष्ट भोजन हमने जीवन भरमें कभी नहीं पाया। चावल कितने स्वादिष्ट हैं। कड़ाखोल कितना बढ़िया बना है। इस प्रकार प्रशंसा करते करते दोनोंने भोजन समान किया। ब्रह्मच रीजोने भक्ति-भावने दोनोंके हाथ धुलाये। खा-पीकर दोनों ही ब्रह्मचारीजोकी दुटियाकी छतपर सो सथे।

ब्रह्मचारीजीकी कुटिया बिल्कुल गङ्गाजीके तटपर ही थी। छतपर गंगाजीके शीवल कणोंसे मिली हुई ठण्डा-ठण्डी वायु आ रही थी। नित्यानन्दजीके सहित प्रभु वहाँ आसन बिल्लाकर लेट गये।

विजय आलिरिया नामका एक भक्त प्रभुक्ते समीप ही लेटे हुए थे। विजयक्रण्ण जातिके कायस्य थे। वे पुस्तकें लिखनेका काम करते थे। उस समय क्रापेखाने तो थे हा नहीं। सभी पुस्तकें हाथसे ही लिखा जाती थीं। जिनका लेख सुन्दर होता, वे पुस्तकें लिखकर ही अपना जावन-निर्वाह-करते थे। विजय भी पुस्तकें ही लिखा करते थे। प्रभुके प्रति इनके हृदयकें बड़ी भक्ति थी। प्रभ भी अत्यधिक प्यार करते थे। इन्होंने प्रभुकी बहुत-सी पुस्तकें लिखी थीं। सोते-ही-सोते इन्हें एक दिव्य हाथ दिखायी देने लगा। वह हाथ चिन्मय था। उसकी उँगलियोंमें भाँति भाँतिके दिव्य रत्न दिखायी दे रहे थे। आखरियाको उस चिन्मय हस्तके दर्शनसे परम कुनहल हुआ। वह उठकर चारों ओर देखने लगे। तब भी उन्हें वह हाथ ज्यों-का त्यों ही श्रतीत होने लगा । वह उस अद्भृत रूप-लावण्ययुक्त दिव्य हस्तके दर्शनसे पागल से हो गये। प्रभुने हँसकर पूछा— विजय! क्या वात है। क्यों इधर-उधर देख रहे हो ? कोई अद्भुत वस्तु दिखायी दे रही है नया ? शुक्काम्बर ब्रह्मचारी बड़े भगवत्-भक्त हैं, इनके यहाँ श्रीकृष्ण सदा सशरीर विराजते हैं। तम्हें उन्हींके तो दर्शन नहीं हो रहे हैं ?' प्रभकी बात सनकर विजयने कछ भी उत्तर नहीं दिया। उत्तर दें भी तो कहाँसे ? उन्हें तो अपने शरीरतकका होश नहीं था, प्रभुकी बातें सुनकर वह पागलोंकी भाँति कभी तो हँ पते। कभी रोते और कभी आप ही बडबड़ाने लगते । ब्रह्मचारीजी तथा नित्यानन्दर्जाने भी उठकर उनकी ऐसी दशा देखी। वे समझ गये। प्रभुक्ती इनके ऊपर कृपा हो गयी है। इस प्रकार विजय सात दिनतक इसी तरह पागलोंकी-सी चेष्टाएँ करते रहे । उन्हें शरीरका कुछ भी ज्ञान नहीं था। न तो कुछ खाते पीते ही थे और न रात्रिमें सोते ही थे। पागलोंकी तरह सदा रोते ही रहते और कभी कभी जोरोंसे हँसने भी लगते। सात दिनके बाद उन्हें बाह्य ज्ञान हुआ । तब उन्होंने अन्तरङ्ग भक्तीपर यह बात प्रकट की।

इसी प्रकार श्रीवास पण्डितके घर एक दर्जी रहता था। नित्यप्रति कीर्तन सुनते-सुनते उसकी कीर्तनमें तथा महाप्रभुके चरणोंमें प्रगाद भक्ति हो गयी। प्रभु जब भी उधरसे निकलते तभी वह भक्ति-भावसहित उन्हें श्रणाम करता। एक दिन उसे भी प्रभुके दिव्यरूपके दर्शन हुए। उस अलोकिक रूपके दर्शन करके वह मुसलमान दर्जी कृतकृत्य हो गया और पागलोंकी तरह बाजारमें कई दिनतक 'देखा है' 'देखा है' कहकर चिल्लाता फिरा।

इस प्रकार प्रभु अपने अन्तरङ्ग भक्तोंमें भाँति-भाँतिकी प्रेम-लीलाएँ करते रहे। उनके शरणापन्न भक्तोंको ही उनके ऐसे-ऐसे रूपोंके दर्शन होते थे। अन्य माधारण लोगोंकी दृष्टिमें तो वे निमाई पण्डित ही थे। बहुतोंकी दृष्टिमें तो दोंगी भी थे। यद्यपि उनका न तो किसीसे विशेष राग था, न देष, तो भी जो एकदम उन्हींके बन जाते, उन्हें उनके दिव्य-दिव्य रूपोंके दर्शन होने लगते। भगवान्के सम्बन्धमें भी यही बात कही जाती है, कि भगवान्के लिये सभी समान हैं, प्राणीमात्रपर वे कुपा करते हैं, किंतु जो सबका आश्रय त्यागकर एकदम उन्हींका पल्ला पकड़ लेते हैं, उनकी वे सम्पूर्ण मनःकामनाओंको पूर्ण कर देते हैं। जैसे कत्यवृक्ष सबके लिये समान रूपसे सुख देनेवाला होता है, किन्तु मनोवाञ्चित पल्ल तो वह उन्हीं लोगोंको प्रदान करता है, जो उसके नीचे बैठकर उन फलोंका चिन्तन करते हैं। चाहे उसके निकट ही घर बनाकर क्यों न रहो, जबतक उसकी छन्न-छायामें प्रवेश न करोगे, जबतक उसके मूलमें बैठकर चिन्तन न करोगे, तबतक अभीष्ट वश्वकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती। प्रभुके पाद-पद्मोंका आश्रय लेनेपर ही उसकी कृपाके हम अधिकारी बन सकते हैं।\*



स तस्य कश्चिद् दिथतः सुक्र्त्तमो
 म चाप्रियो द्वेष्य उपेक्ष्य एव वा।
 तथापि भक्तान् भजते यथा तथा
 सुरद्भुमो यहदुपाश्रितोऽर्थदः॥

(श्रीमद्भा०१०।३८।२२)

## नवानुराग और गोपी-भाव

कचितुरपुळकस्त्रणीमास्ते संस्पर्शनिर्वृतः । अस्पन्दप्रणयानन्दसिल्लामीलितेक्षणः ॥ आसीनः पर्यटक्षभन्छयानः प्रपिबन् श्रुवन् । नानुसंघत्त एतानि गोविन्दपरिरम्भितः ॥%

( श्रीमद्भा० ७ । ४ । ४१, ३८ )

महाप्रभु जबसे गयासे लौटकर आये थे, तभीसे सदा प्रेममें छके से, बाह्य-शानशून्य-से तथा बेसुधि-से बने रहते थे, किन्तु भक्तोंके साथ संकीर्तन करनेमें उन्हें अत्यधिक आनन्द आता। कीर्तनमें वे सब कुछ भूल जाते। जहाँ उनके कार्नोंमें संकीर्तनकी सुमधुर ध्विन सुनायी पड़ी कि उनका मन उन्मत्त होकर दृत्य करने लगता। संकीर्तनके वाद्योंको सुनते ही उनके रोम-रोम खिल जाते और वे भावावेशमें आकर रात्रिभर अखण्ड दृत्य करते

<sup>\*</sup> मगवत्-अनुरागमें विभोर हुए प्रहाद जीकी अवस्थाका वर्णन करते हैं—वे कमी-कभी भगवत्-स्वरूपमें तन्मय हो जानेके कारण उसी भावमें निमग्न-से हो जाते थे, उनका सम्पूर्ण शरीर रोमाश्चित हो उठता था। अचल प्रेमके कारण उत्पन्न दुए प्रेमाशुओं के कारण उनके नेत्र कुछ गुँद से जाते थे, ऐसी अवस्थामें वे किसी-से भी कुछ न बोलकर एकान्तमें चुपचाप बैठे रहते थे। बैठते हुए, खाते हुए, घूमते हुए, सोते हुए, जल पीते हुए और संलाप तथा भाषण करते हुए, भोजन और आसनादि मोग्य पदार्थों के उपसोग के समय उन्हें अपने गुण-दोशों का भी ध्यान नहीं रहता था, क्यों कि गोविन्टने उन्हें अपने में अस्यन्त ही छवलीन कर लिया था।

रहते । न शरीरकी सुधि और न बाहरी जगत्का बोध; बस, उनका शरीर यन्त्रकी तरह घूमता रहता । इससे भक्तोंके भी आनन्दका पारावार नहीं रहता । वे भी प्रमुक्ते सुखकारी मधुर नृत्यके साथ नाचने लगते । इस प्रकार वारह तरह महीनेतक प्रभु बरावर भक्तोंको लेकर कथा-कीर्तनमें कालयापन करते रहे ।

काजीके उद्धारके अनन्तर प्रभुकी प्रकृतिमें एक इम परिवर्तन दिखायी देने लगा। अब उनका चित्त संकीर्तनमे नहीं लगता था। भक्त ही मिलकर कीर्तन किया करते थे। प्रभु संकीर्तनमे सम्मिलित भी नहीं होते थे। कभी-कभी वैसे ही संकीर्तनके बोचमें चले आते और कभी-कभी मक्तोंके आग्रहसे कीर्तन करने भी लगते। किन्तु अब उनका मन किसी दूपरी ही बस्तुके लिये तङ्गता रहता था। उस तङ्गतके सम्मुख उनका मन संकीर्तनकी ताल-स्वरके सहित नृत्य करनेके लिये साफ इन्कार कर देता था।

अब प्रमु पहनेकी तरह भक्तोंके माथ घुळ-घुळकर प्रेमकी बातें नहीं किया करते। अब तो उनकी विचिन्न दशा थी। कभी तो वे अपने आप ही रूदन करने लगते और कभी म्वयं ही खिलखिलाकर हँस पड़ते। कभी रोते-रोते कहने लगते—

> हे नाथ हे रमानाथ व्रजनाथार्तिनाशन। मग्नमुद्धर गोविन्द गोकुछं वृजिनार्णवे॥

> > (श्रीमद्भा० १०)

हे नाथ ! हे रमानाथ ! हे बजनाथ ! हे गोविन्द ! दुःखसागरमें डूरे हुए इस बजका तुम्हीं उद्धार करो । हे दीनानाथ ! हे दुःखितोंके एकमात्र आश्रय ! हमारी रक्षा करो ।

कभी राधा-भावमें भावित होकर घटन करने लगते। कभी एकान्तमें अपने कोमल कपोलको हथेलीपर रखकर अन्यमनस्क भावसे अश्रु ही बहाते रहते । कभी राधा-भावमें आप कहने लगते—ंह कृष्ण ! तुम इतने निष्टुर हो, मैं नहीं जानती थी । मैं रासमें तुम्हारी मीठी-मीठी वार्तोंसे छली गयी । यह भोली-भाली अवलाको तुम इस प्रकार घोखा दोगे, इसका मुझे क्या पता था ? हाय ! मेरी बुद्धिपर तव न जाने क्यों परथर पड़ गये कि मैं तुम्हारी उन मीठी-मीठी वार्तोंमें आ गयी । कहाँ तुम अखिल ऐश्वर्यके स्वामी और कहाँ में एक वनमें रहनेवाले ग्वालकी लड़की । तुमसे अनजानमें स्नेह किया । हा प्राणनाथ ! ये प्राण तो तुम्हारे ही अपण हो चुके हैं । ये तो सदा तुम्हारे ही साथ रहेंगे, फिर यह शरीर चाहे कहीं भी पड़ा रहें । प्यारे ! तुम कोमल हृदयके हो, सरस हो, सरल हो, सुन्दर हो, फिर तुम मेरे लिये कठोर हृदयके निष्टुर और वक म्वभाववाले क्यों वन गये हो ? इस प्रकार घंटों प्रलाप करते रहते ।

कभी अकूर वृन्दावनमें श्रीकृष्णको लेनेके लिये आये हैं और गोपियाँ भगवान्के विरहमें घदन कर रही हैं। इसी भावको स्मरण करके आप गोपी भावसे कहने लगते—'हा देव! त्ने क्या किया ? हमारे प्राणप्यारे हमारे सम्पूर्ण अजके दुलारे मनमोहनको तृ हमने पृथक क्यों कर रहा है?' ओ निर्देयी विधाता! तेरी इस खोटी बुद्धिको बार-बार धिकार है। जो तृ इस प्रकार प्रेमियों को मिलाकर फिर उन्हें विरह-सागरमें ड्वा-ड्वाकर बुरी तरहसे तड़पाता रहता है। हाय! प्यारे कृष्ण! अब चले ही जायँगे क्या? क्या अब वह मुरलीकी मनोहर तान मुननेको न मिलेगी? क्या अब उस पीताम्बरकी छटा दिखायी न पड़ेगी? क्या अब मोहनके मनोहर मुखको देखकर हम सम्पूर्ण दिनके दुःख-सन्तापोंको न भुला सकेंगी? क्या अब कृष्ण हमारे घरमें माखन खाने न आवेंगे? क्या अब सॉबरेकी सलोनी स्रतको देखकर मुखके सागरमें आनन्दकी डुबिकयाँ न लगा सकेंगी? यह कृरकर्मा अकृर कहाँसे आ गया? इसका ऐसा उलटा नाम किसने रख

दिया। जो हमसे हमारे प्राणप्यारेको अलग करेगा, उसे अकृर कौन कह सकता है ? वह तो महाकृर है। या यह सब विधाताकी ही कृरता है । बेचारे अकृरका इसमें क्या दोष ?' ऐसा कह-कहकर वे जोरोंसे चिछाने लगते।

कभी श्रीकृष्णके भावमें होकर गोर्पोके साथ व्रजकी लीलाओंका अनुकरण करने लगते। कभी प्रह्लादके आवेशमें आकर दैत्य-बालकोंको शिक्षा देनेका अनुकरण करके पासमें बैठे हुए भक्तोंको भगवनाम-स्मरण और कीर्तनका उपदेश करने लगते। कभी श्रुवका स्मरण करके उन्हींके भावमें एक पैरिस खड़े होकर तपस्यान्ती करने लगते। फिर कभी विरिष्टणीकी दशाका अभिनय करने लगते। एकदम उदास बन जाते। हायोंके नखोंसे पृथिवीको कुरेदने लगते। शचीमाता इनकी ऐसी दशा देखकर बड़ी दुखी होतीं। वे पुत्रकी मङ्गलकामनाके निमित्त सभी देवी-देवताओंकी पूजा करतीं। इसे कोई रोग समझकर वैद्यांसे परामर्श करतीं। भक्तोंसे अययन्त ही दीन-भावसे कहतीं—'न जाने निमाईको क्या हो गया है, अब वह पहलेकी माँति कीर्तन भी नहीं करता और न किसीसे हँसता-बोलता ही है। उसे हो क्या गया ? तुमलोग उसका इलाज क्यों नहीं कराते। किसी वैद्यको दिखाओ।'

वेचार भक्त भोळी-भाळी माताकी इन सीधी-सरळ मातृस्तेहसे सनी हुई वातोंको सुनकर हॅंगने लगते । वे मन-ही-मन कहते— 'जगत्की चिकित्सा तो ये करते हैं, इनकी चिकित्सा कौन कर सकता है ? इनके रोगकी दवा तो आजतक किसी वैद्यने बनायी ही नहीं और न कोई संसारी वैद्य बना ही सकता है । इनकी ये ही जानते हैं । साँबिल्या ही इनकी नाड़ी पकड़ेगा तब ये हँसने लगेंगे।' वे माताको भाँति-भाँतिसे समझाते, किन्तु माताकी समझमें एक भी बात नहीं आती। वह सदा अधीर-सी बनी रहतीं।

एक दिन महाप्रभु भावावेशमें जोरोंने 'गोपी' 'गोपी' कहकर रुदन कर रहे थे। वे गोपी-भावमें ऐसे विभोर हुए कि उनके मुखसे 'गोपी' 'गोपी' इस शब्दके अतिरिक्त कोई दूसरा शब्द निकलता ही नहीं था। उसी समय एक प्रतिष्ठित छात्र इनके समीप इनके दर्शनके लिये आये। वे महाप्रभुके साथ कुछ कालतक पढ़े भी थे। वैसे तो शास्त्रीय विद्यामें पूर्ण परक्तर पण्डित समझे जाते थे, किन्तु भक्ति-भावमें कोरे थे। प्रेम-मार्गका उन्हें पता नहीं था। प्रभु तो उस समय वाह्य ज्ञान-शृत्य थे, उन्हें भावावेशमें पता ही नहीं था कि कौन इमारे पास आया और हमारे पाससे उठ गया। उन विद्याभिमानी छात्रने महाप्रभुकी ऐसी अवस्था देखकर कुछ गर्वित भावसे कहा—'पण्डित होकर आप यह क्या अशास्त्रीय व्यवहार कर रहे हैं ! 'गोपी-गोपी' कहनेसे क्या लाभ ? कुष्ण-कृष्ण कहो, जिससे उद्धार हो और शास्त्रकी मर्यादा भी मंग न हो।'

महाप्रमुको उस समय कुछ भी पता नहीं था, कि यह कौन है । भावावेशमें उन्होंने यही समझा कि यह भी कोई उद्धवके समान श्याम-सुन्दरका सखा है और हमें धोखेंमें डालनेके लिये आया है । इससे प्रभुको उसके ऊपर कोष आ गया और एक बड़ा-सा वाँस लेकर उसके पीछे मारनेके लिये दौड़े । विधाभिमानी छात्र महाशय अपना सभी शास्त्रीय ज्ञान भूल गये और अपनी जान बचाकर वहाँसे भागे । महाप्रमु भी उनके पीछे-ही-पीछे उन्हें पकड़नेके लिये दौड़े । प्रहारके भयसे छात्र महोदय मुद्धी बाँधकर भागे । कन्धेपरका दुपट्टा गिर गया । वगलमेंसे पोथी निकल पड़ी । हाँपते और चिल्लाते हुए वे जोरोंसे भागे जा रहे थे । लोग उन्हें इस प्रकार भागते देखकर आश्चर्यके साथ उनके भागनेका कारण पूछते, कोई इनकी ऐसी दशा देखकर ठहाका मारकर हँसने लगते, किन्तु ये किसीकी कुछ सुनते ही नहीं थे । इन्हें अपनी जाहके लाले पड़े हुए थे । 'जान बची लाखों पाये, मियाँ बुद्धू अपने घर आये।'

प्रभुको इस प्रकार इन छात्र महाशयके पीछे दौड़ते देखकर भक्तोंने उन्हें पकड़ लिया। प्रभु उसी भावमें मूर्छित होकर गिर पड़े। विद्यार्थी महोदयने बहुत दूर भागनेके अनन्तर पीछे फिरकर देखा। जब उन्होंने प्रभुको अपने पीछे आते हुए नहीं देखा तब वे खड़े हो गये। उनकी साँसें जोरोंसे चल रही थीं। सम्पूर्ण शरीर पसीनेसे लथपथ हो रहा था। अङ्ग-प्रत्यङ्गसे पसीनेकी धारें-सी बह रही थीं, लोगोंने उनकी ऐसी दशा देखकर उनसे माँति-माँतिके प्रश्न करने आरम्भ कर दिये। किन्तु ये प्रश्नोंका उत्तर क्या देते? इनकी तो साँस फूली हुई थी। मुखमेंसे बात ही नहीं निकल सकती थी। कुछ लोगोंने दयाई होकर इन्हें पंखा झला और थोड़ा ठंडा पानी पिलाया। पानी पीनेपर इन्हें कुछ होश हुआ, साँसें भी ठीक-ठीक चलने कर्गी। तब एकने पूछा— महाशय! आपकी ऐसी दशा क्यों हुई १ किसने आपको ऐसी ताडना दी ?'

उन्होंने अपने हृदयकी द्वेषाप्रिको उगलते हुए कहा—'अजी! क्या बताऊँ? हमने सुना था कि जगन्नाथ मिश्रका लड़का निमाई बड़ा भक्त बन गया है। वह पहले हमारे साथ पढ़ता था। हमने सोचा—'चलो, वह भक्त बन गया है। तो उसके दर्शन ही कर आवें। इसीलिये हम उसके दर्शन करने गये थे, किन्तु वह भक्ति क्या जाने ? हमने देखा वह अशास्त्रीय पद्धतिसे 'गोपी-गोपी' चिल्ला रहा है। हमने कहा—'भाई! तुम पढ़े लिखे होकर ऐसा शास्त्रविकद काम क्यों कर रहे हो।' बस, इतनेपर ही उसने आब गिना न ताब लड़ लेकर जंगलियोंकी तरह हमारे ऊपर टूट पड़ा। यदि हम जान लेकर वहाँसे भागते नहीं, तो वह तो हमारा वहीं काम तमाम कर डालता। इसीका नाम भक्ति है? इसका नाम तो कूरता है। कूर हिंसक व्याध ही, ऐसा व्यवहार करते हैं। भक्त तो अहिंसाप्रिय, शान्त और प्राणीमात्रपर दया करनेवाले होते हैं।'

उनके मुखसे ऐसी बार्ते सुनकर कुछ हंसनेवाल तो धीरेसे कहने लगे— पण्डितजी ! थोड़ा-सा और भी उपदेश क्यों नहीं किया ?' कुछ हँसते हुए कहते— पण्डितजी ! उपदेशकी दक्षिणा तो बड़ी सख्त मिळी । बाटेमें रहे । क्यों ठीक है न चलो, खैर हुई बच आये । अब सवा क्ययेका प्रसाद जरूर बाँटना ।''

कुछ ईर्ध्या रखनेवाल खल पुरुष अपनी लिपी हुई ईर्ध्यांको प्रकट करते हुए कहने लगे—पे दुष्ट और कोई भला काम थोड़े ही करेंगे ? बस, साधु-ब्राह्मणोंपर प्रहार करना ही तो इन्होंने मीखा है। रात्रिमें तो लिप-लिपकर न जाने क्या-क्या करते रहते हैं और दिनमें माधु-ब्राह्मणोंको त्रास पहुँचाते हैं। यही इनकी भक्ति है। पण्डितजी ! तुम्हारे हाथ नहीं हैं क्या ! उनके साथ दस-बीस बुद्धिहीन भक्त हैं तो तुम्हारे कहनेमें हजारों विद्यार्थी हैं। एक बार इन सबकी अच्छी तरहमें मरम्मत क्यों नहीं करा देते। बस, तब ये सब कीर्तन-फीर्तन भूल जायंगे। जबतक इनकी नसें ढीली न होंगी तबतक ये होशमें नहीं आवेंगे। '

गुस्सेमें दुर्बासा बने हुए उन विद्याभिमानी छात्र महाशयने गर्जकर कहा—भीरे कहनेमें हजारों छात्र हैं। मेरे आँखके इशारेने ही इन भक्तोंमेंसे किसीकी भी ह्र्द्वीतक देखनेको न मिलेगी। आपलोग कल ही देखें, इसका परिणाम क्या होता है। कल वञ्चुओंको मालूम पड़ जायगा कि ब्राह्मणके ऊपर प्रद्वार करनेवालेकी क्या दशा होती है ?'

इस प्रकार वे महाशय बड़बड़ाते हुए अपनी छात्र-मण्डलीमें पहुँचे। छात्र तो पहलेसे ही महाप्रभुके उत्कर्षको न सह सकनेके कारण उनसे जले-भुने बैठे थे। उनके लिये महाप्रभुका इतना बढ़ता हुआ यश असहनीय था। उनके हृदयमें महाप्रभुकी देशब्यापी कीर्तिके कारण डाह उत्पन्न हो गयी थी। अब इतने बड़े योग्य विद्यार्थीके ऊपर प्रहारकी बात सुनकर प्रायः दुष्ट स्वभावके बहुत से छात्र एकदम उत्तेजित हो उठे और उसी समय महाप्रभुके ऊपर प्रहार करने जाने के लिये उद्यत हो गये। कुछ समझदार छात्रोंने कहा—'भाई! इतनी जल्दी करने की कौन-सी बात है, इनपर प्रहार भी नहीं हुआ है। दो-चार दिन और देख लो। यदि उनका सचमुच-में ऐसा ही व्यवहार रहा और अबसे आगे किसी अन्य छात्रपर इस प्रकार प्रहार किया तब तुमलोगों को प्रहारका उत्तर प्रहारसे देना चाहिये। अभी इतनी शीष्ठता नहीं करनी चाहिये।' इस प्रकार उस समय तो छात्र शान्त हो गये। किन्तु उनके प्रभुके प्रति विदेषके भाव बढ़ते ही गये। कुछ दुष्ट्युद्धिके मायापुर-निवासी ब्राह्मण भी छात्रों के साथ मिल गये। इस प्रकार प्रभुके विरुद्ध एक प्रकारका यहा भारी दल ही बन गया।

भावावेशके अनन्तर प्रमुको सभी बातें माल्म हुई । इससे उन्हें अपार दुःख हुआ । वे घर-बार तथा इष्ट-मित्र और अपने साथी भक्तोंसे पहुंछेसे ही उदासीन थे। इस घटनासे उनकी उदासी और भी अधिक वढ़ तथी । अब उन्हें संकीतंनके कारण फैळी हुई अपनी देशव्यापी कीर्ति काटनेके लिये दौड़ती हुई सी दिखायी देने लगी । उन्हें घर-बार, कुटुम्ब-परिवार तथा धर्मपत्नी और मातासे एकदम विराग हो गया । उनका मन-मधुप अब धिरी हुई सुगन्धित वाटिकाको छोड़कर खुळी वायुमें खच्छन्दता-के साथ जंगळींकी कॅटीळी झाड़ियोंके ऊपर विचरण करनेके लिये उत्सुकता प्रकट करने लगा । वे जीवोंक कह्माणके निमित्त घर-बारको छोड़कर संन्यासी यननेकी बात कोचने लगे ।



## संन्याससे पूर्व

तत्

साधु मन्येऽसुरवर्ग देहिनां

सदा

समुद्धिग्नधियामसद्ग्रहात्। गृहमन्धकूपं

हिस्वा**रमप**ातं वनं

यद्धरिमाश्रयेत ॥#

(श्रीमद्भा० ७।५।५)

\* हिरण्यकशिपुके यह पूछनेपर कि बेटा ! तुम्हारे मतमे सबसे श्रेष्ठ कार्य कौन-सा है ? प्रहादजी कहते हैं- है असुरोंके अधीश्वर पूज्य पिताजी ! मैं तो इसे ही सबसे अधिक श्रेष्ठ समझता हूँ कि अइंता और ममता' अर्थात मै ऐसा हूँ, यह चीजें मेरी हैं इस मिथ्याभिमानके कारण जिनकी बुद्धि सदा उद्विग्न रहती है और जिस घरमें रहकर सदा प्राणी मोहमें ही फैंसा रहता है, उस अन्धकूपके समान गृहको त्याग कर एकान्तमें जाकर श्रीहरिके चरणोंका चिन्तन किया जाय । मेरे मतमें तो इससे श्रेष्ठ और कुछ भी नहीं है।

गतो

महाप्रभुका मन अब महान् त्यागके िक्ये तड़पने लगा । उनके हृदयमें वैराग्यकी हिलोरेन्सी मारने लगीं । यद्यपि महाप्रभुको घरमें भी कोई बन्धन नहीं था, यहाँ रहकर वे लाखों नर-नारियोंका कल्याण कर रहे थे । किन्तु इतनेसे ही वे सन्तुष्ट होनेवाले नहीं थे । उन्हें तो भगवजामको विश्वव्यापी बनाना था, फिर वे अपनेको नबद्वीपका ही बनाकर और किसी एक पत्नीका पति बनाकर कैसे रख सकते थे ? वे तो सम्पूर्ण विश्वकी विभूति थे । भगवज्रक्तमात्रके वे पूजनीय तथा बन्दनीय थे । ऐसी दशामें उनका नबद्वीपमें ही रहना असम्भव था ।

मंसारी सुख, धन-मंपत्ति और कीर्ति ये पूर्वजन्मके भाग्यसे ही मिलते हैं। जिसके भाग्यमें धन अथवा कीर्ति नहीं होती, वह चाहे कितना भी परिश्रम क्यों न करे, कितने भी अच्छे-अच्छे भावोंका प्रचार उमके द्वारा क्यों न हो उसे धन या कीर्ति मिल ही नहीं सकती। राजा युद्धमें शायद ही कभी लड़ने जाता है, नहीं तो घरमें ही बैठा रहता है। सेनामें वडे-वडे वीर योद्धा माहस और श्रूरवीरताके साथ युद्ध करते हैं, प्राणोंकी वाजी लगाकर लाखों एक-से-एक बढकर पराक्रम दिखाते हुए शत्रके दांतोंको खट्टा करते हैं। किन्तु उनकी शुरवीरताका किसीको पता ही नहीं लगता। विजयका सुयश घरमें बैठे हुए राजाको ही प्राप्त होता है। एक चर्मकारका परिवार दिनभर काम करता है। उसके छोटे-से बचेसे लेकर वड़े-बूढ़े, स्त्री-पुरुष दिन-रात्रि काममें ही जुटे रहते हैं, फिर भी उन्हें खानेको पूरा नहीं पड़ता । इसके विपरीत दूसरा महाजन पलंगसे नीचे भी जब उतरता है, तो बहुत से सेवक उसके आगे-आगे बिछीना विछाते हुए चलते हैं। उसके मुनीम दिन-रात्रि परिश्रम करते हैं। उन्हींके द्वारा उसे हजारों रुपये रोजकी आमदनी है। किन्तु उन मुनीमोंको महीनेमें गिने हुए पंद्रह-बीम रुपये ही मिलते हैं। उस सब आमदनीका स्वामी बह कुछ न करनेवाला महाजन ही समझा जाता है। इसल्प्रि किसीके धन अथवा बढ़ती हुई कीर्तिको देखकर कभी इस प्रकारका द्वेष नहीं करना चाहिये कि इस इससे बदकर काम करते हैं तब भी इमारा इतना नाम क्यों नहीं होता ? यह तो अपने-अपने भाग्यकी बात है। तुम्हारे भाग्यमें उतनी कीर्ति है ही नहीं, फिर तम कितने भी बड़े काम क्यों न करो, कीर्ति उसीकी अधिक होगी जो तम्हारी दृष्टिमें तमसे कम काम करता है। वम उसके भाग्यकी रेखाको तो नहीं मेट सकते । श्रीरामानजाचार्यसे भी पूर्व बहुत-से श्रीसम्प्रदायके त्यागी और विरक्त संन्यासी हुएः किन्तु श्रीसम्प्रदायके प्रधान आचार्यका पद रामानुज भगवानुके ही भाग्यमें था । इसी प्रकार चाहे कोई कितना भी बड़ा महापुरुष हो या महात्मा क्यों न हो। उन सबके भोग प्रारम्धके ही अनुसार होंगे। प्रारम्धका सम्बन्ध शरीरसे हैं, जिसने शरीर धारण किया है, उसे प्रारब्धके भोग भोगने ही पड़ेंगे। यह दूसरी बात है कि महापुरुषोंकी उन भोगोंमें तनिक भी आसक्ति नहीं होती। वे शरीरको और प्रारब्धको देहका वस्त्र और मैल समझकर उसीके अनुसार ब्यवहार करते हैं। असली बात तो यह है कि उनका अपना प्रारब्ध तो कुछ होता ही नहीं, वे जगतके कल्याणके निमित्त ही प्रारब्धका बहाना बनाकर लीलाएँ करते हैं।

कीर्ति भी संसारके सुखोंमेंसे एक बड़ा भारी सुख है। छोकमें जिसकी अधिक कीर्ति होने छगती है, उसीसे कीर्तिछोड़प संसारी छोग डाह करने छगते हैं। इसका एकमात्र उपाय है अपनी ओरसे कीर्तिछाभका तिनक भी प्रयत्न न करना। 'हमारी कीर्ति हो' ये भाव भी जहाँतक हों, हृदयमें आने ही न चाहिये और आयी हुई कीर्तिका त्याग भी करते रहना चाहिये। त्यागरे कीर्ति ओर निर्मेछ हो जाती है और डाह करनेवाछ भी त्यागरे प्रभावसे उसके चरणोंमें सिर सुकाते हैं।

यह तो संसारी भोगोंके विषयमें बात रही। त्यागका इतना ही फल नहीं कि उससे कीर्ति निर्मल बने और विदेषी भी उसका लोहा मानने लगें, किन्तु त्यागका सर्वोत्तम फल तो भगवत्प्राप्ति ही है। त्यागके बिना भगवत्प्राप्ति हो ही नहीं सकती। भगवत्प्राप्तिका प्रधान कारण है सर्वस्वका त्याग कर देना। जो लोग यह कहते हैं, कि 'संन्यास-धर्म तो भक्ति-मार्गका विरोधी है। वे अज्ञानी हैं, उन्हें भक्ति-मार्गका पता ही नहीं । हम दढताके साथ कहते हैं। बिना संन्यासी बने कोई भी मनुष्य भक्ति-मार्गका अनुसरण कर ही नहीं सकता । हम शास्त्रींकी दुहाई देकर यहाँतक कहनेके लिये तैयार हैं, कि कोई बिना संन्यासी हए ज्ञान-लाभ भले ही कर है। किन्त सर्वस्व त्याग किये बिना भक्ति तो प्राप्त हो ही नहीं सकती । मनसे त्याग करनेका बढ़ाना बनाकर जो विषयोंके सेवनमें लगे रहनेपर भी अपनेको पूर्ण भगवद्भक्त कहनेका दावा करते हैं, उनसे हमें कुछ कहना नहीं है। हम तो उन लोगोंसे निवेदन करना नाहते हैं जो यथार्थमें भक्ति-पथका अनुसरण करनेके इच्छक हैं। उनसे हम इदताके साथ कहते हैं। अपने पूर्वजन्मके प्रारब्धानुसार आप मर्वम्व त्याग कर संन्यासी न हो सकें, यह आपकी कमजोरी है। जैसी भी दशामें रहें। भक्तितक पहुँचनेके लिये प्रयत्न तो प्रत्येक दशामें कर सकते हैं) किन्तु पर्ण भक्त बननेके लिये मनसे नहीं खरूपसे भी त्याग करना ही होगा । सर्व-कर्म-फल-स्यागके साथ सर्व सांसारिक भोगोंका त्याग भी अनिवार्य ही है। किन्तु इसके विपरीत कुछ ऐसे भी भगवद्भक्त देखे गये हैं जो प्रशृत्तिमार्गमें रहते हुए भी पूर्ण भक्त हुए हैं। उन्हें अपवाद ही समझना चाहिये। सिद्धान्त तो यही है कि भगवद्भक्तिके लिये रूप सनातन और रघुनाथदासकी तरह अकिञ्चन बनकर घर-घरके टकडोंपर ही निर्वाह करके अहर्निश कृष्ण-कीर्तन करते रहना चाहिये। इसीलिये

लोकमान्य तिलकने भक्ति-मार्ग और ज्ञान-मार्ग दोनोंको ही त्याग-मार्ग बताकर एक नये ही कर्मयोग-मार्गकी कब्दना की है।

यों गृहस्थमें रहकर भी भगवन्द्रिक्त की जा सकती है, किन्तु वह ऐसी ही बात है जैसे किसी साँसके रोगीके लिये दही सर्वथा निषेध है। यदि वह साँसकी बीमारीमें दहीसे एकदम बचा रहे तब तो सर्वश्रेष्ठ है। किन्तु वह अपने पूर्वजन्मके संस्कारोंके अनुसार दहीकी प्रवल वासनाके कारण उसे एकदम नहीं छोड़ सकता, तो वैद्य उसमें एक ऐसी दवाई मिला देते हैं, कि फिर वह दही बीमारीको हानिप्रद नहीं होती। इसी प्रकार जो एकदम स्वरूपतः त्याग नहीं कर सकते उनके लिये भगवान्ने बताया है, वे सम्पूर्ण संसारी कामोंको भगवत्सेवा ही समझकर निष्काम-भावसे फलकी इच्छासे रहित होकर करते रहेंगे और निरन्तर हरि-स्मरणमें ही लगे रहेंगे तो उन्हें संसारी काम बाधा न पहुँचा सकेंगे। किन्तु जो लोग हरुपूर्वक इस बातका आग्रह ही करते हैं कि भक्ति-मार्गके पथिकको किसी भी दशामें संसारी कमोंको त्याग कर संन्यास-धर्मका अनुसरण न करना चाहिये, उनसे अब हम क्या कहें। वे योड़ी ऊँची दृष्टि करके देखें तो पता चलेगा कि सभी भक्ति-मार्गके प्रधान पुरुष घर-बार-त्यागी संन्यासी ही हुए हैं।

भिनतिक अथवा सभी मार्गों अवर्तक भगवान् ब्रह्माजी हैं। वे तो प्रवृत्ति-निवृत्ति दोनोंके ही जनक हैं इसिलये उन्हें किसी एक मार्गका कहना ठीक नहीं। उनके पुत्र अथवा शिष्य भगवान् नारद ही भिनत-मार्गके प्रधान आचार्य समझे जाते हैं। वे घर-बार-त्यागी आजन्म ब्रह्माचारी संन्यासी ही थे। उन्होंने एक-दोको ही घर-वार-विहीन नहीं बनाया किन्तु लाखोंको उनकी पूर्वप्रकृतिके अनुसार संसार-त्यागी विरागी बना दिया। महाराज दक्षप्रजापतिके ग्यारह-बारह हजार शवलाश्व और हरिताश्व नामक पुत्रीको सदाके लिये संन्यासी बना दिया। भिनत-मार्गकी एक प्रधान

शाखाके प्रवर्तक सनक, सनन्दन, सनन्कुमार और सनातन—ये वारों-के-चारों संन्यासी ही थे। भगवानके ब्राह्मण-शरीरोंमें परशुराम, वामन, नारद, सनन्दुमार, किएल, नर-नारायण जितने भी अवतार हुए हैं सभी गृह स्थामी संन्यासी ही थे। और तो क्या भक्ति-मार्गके वारों सम्प्रदायोंके माधवाचार्य—ये सवन्ते-सव संन्यासी ही थे। यद्यपि भगवान् वल्लभाचार्यकी पूजा-प्रहृतिसे संन्यास-धर्मकी उतनी आवश्यकता नहीं। यथार्थमें उन्होंने प्रहृत्ति-मार्गवाले धनवान् पुरुषोंके ही निमित्त इस प्रकारकी पूजा-अर्चाकी पद्धतिकी परिपाटी चलायी और स्वयं भी गृहस्थी रहते हुए सदा वात्सल्यभावसे बालकुष्णकी सेवा-पूजा करके ही भक्तोंके सामने आदर्श उपस्थित करते रहे, किन्तु फिर भी उन्होंने अन्तमें श्रीवाराणसीधाममें जाकर भागवत-धर्मके अनुसार सर्वस्व त्याग कर संन्यास-धर्मको ग्रहण किया। जिस संन्यासधर्मकी इतनी महिमा है उसकी निन्दा संसारी विषयोंमें आवद्ध जीवोंके अतिरिक्त कोई कर ही नहीं सकता। बुद्ध, ईसा और चैतन्य यदि संन्यासी न होते तो ये महापुक्ष संसारमें आज त्यागका इतना ऊँचा भाव कैसे भर सकते थे?

महाप्रभु गौराङ्गदेव तो त्यागकी मूर्ति ही थे। वे तो यहाँतक कहते हैं—

> संदर्भनं विषयिणामथ बोषितां च इा हन्त हन्त विषमक्षणतोऽप्यसाधु॥

( महाप्रभु-वाक्य )

अर्थात् 'विषयी लोगोंका तथा कामिनियोंका दर्शन भी विष-भक्षणसे बदकर है।' अहा ! ऐसा त्यागका सजीव उदाहरण और कहाँ मिल सकता है ! महाप्रभुने सचमुचमें महान् त्यागकी पराकाष्ठा करके दिखा दी। उनके पथके अनुसायी अन्तरक्त भक्त जीव, सनातन, रूप, रघुनाथदास, प्रयोधानन्द, स्वरूप दामोदर, हरिदास, गोपाल भट्ट, लोकनाथ गोस्वामी

एक से-एक बढ़कर परम त्यागी संन्यासी थे। इनका त्याग और वैराग्य महाप्रभुक्ते परम त्यागमय भावोंका एक उज्ज्वल आदर्श है। रूप म्वामीके लिये तो यहाँतक सुना जाता है, कि वे एक दिनसे अधिक एक वृक्षके नीचे भी नहीं ठहरते थे। वजवासियोंके घरसे दुकड़े माँग लाना और रोज किसी नये वृक्षके नीचे पड़ रहना । धन्य है उनके त्यागको और उनकी भक्तिको।

भगवान्के अन्तरङ्ग भक्त उद्भव, विदुर दोनों ही संन्यासी हुए । परम संन्यासिनी गोपिकाओंसे बढ़कर त्यागका आदर्श कहाँ मिल सकता है ? उद्भव, विदुर और गोपिकाओंने यदापि लिङ्ग-संन्यास नहीं लिया था, क्योंकि लिङ्ग-संन्यासका विधान शास्त्रोंमें प्रायः ब्राझणके लिये ही पाया जाता है, किन्तु तो भी ये घर-बारको छोड़कर अलिङ्ग-संन्यासी ही थे ।

महाप्रभु भला घरमें कैसे रह सकते थे ? उनके मनमें संन्यास लेनेके भाव प्रकलाके साथ उठने लगे । वे मन-ही-मन सोचने लगे कि—'अब हम जबतक संन्यासी बनकर और मूँड मुड़ाकर घर-घर भिक्षा नहीं माँगेंगे तबतक न तो हमारी आत्माको पूर्ण शान्ति प्राप्त होगी और न हमारे इन विरोधियोंका ही उद्धार होगा । हम इन विरोधियोंका उद्धार अपने महान् त्यागद्वारा ही कर सकेंगे । ये हमारी बदली हुई कीर्तिभे डाह करके ऐसे भाव रखने लगे हैं।' प्रभु इन्हीं भावोंमें मग्न थे, कि इतनेंमें ही कटवामें रहनेवाले दण्डी स्वामी, केशव भारती महाराज नवदीप पधारे । समयके प्रभावसे आजकल तो सभी प्राचीन व्यवस्था नष्ट हो गयी । किन्तु हम जबकी बात कह रहे हैं उस समय ऐसी परिपाटी थी, कि दण्डी संन्यासी किसी भी एहस्थके द्वारपर पहुँच जाय, वही एहस्थ उठकर उनका सत्कार करता और उनसे श्रद्धा-भक्तिके सहित भिक्षा कर लेनेके लिये प्रार्थना करता।

दसनामी संन्यासियोंमें तीर्थ, सरस्वती और आश्रम-इन तीनोंको दण्ड धारण करनेका अधिकार है। भारतीयोंको भी दण्डका अधिकार है। किन्त दण्डी-सम्प्रदायमें जनका आधा दण्ड समझा जाता है। शेष गिरी। पुरी, वन, अरण्य तथा पर्वत आदि छः प्रकारके संन्यासियोंको दण्डका अधिकार नहीं है। # दण्ड ब्राह्मण ही ले सकता है। इसलिये दण्डी संन्यासी ब्राह्मण ही होते हैं। केशव भारती दण्डी ही संन्यासी थे। पीछे इनकी शिष्य-परम्परामें इनके उत्तराधिकारी गृहस्थी बन गये जो कटवाके समीप अब भी विरामान हैं।

भारतीको देखते ही प्रभुने उठकर उनके चरणोंमें प्रणाम किया । भारती इनके शरीरमें ऐसे अपूर्व प्रेमके लक्षणोंको देखकर एकदम भीचनके-से रह गये । इनकी नम्रता, शालीनता और सुशीलतासे प्रसन्न होकर भारती प्रेममें विभोर हुए कहने लगे-- आप या तो नारद हैं या प्रहाद, आप तो मुर्तिमान प्रेम ही दिखायी पहते हैं।'

भारतीके मुखसे ऐसी बात सुनकर प्रभु प्रेममें विभोर हो सर्वे और भारतीके पैरोंको पकड़कर गद्भद कण्ठसे कहने लगे-- आप साक्षात ईश्वर हैं। आप नररूपमें नारायण हैं। आज मझ गृहस्थीकं घरको पावन बनाइये और मेरे ऊपर कपा कीजिये, जिससे मैं संसार-बन्धनसे मक्त हो सकँ।

भारतीने कहा-- आपके सम्पूर्ण शरीरमें भगवत्ताके चिह्न हैं। आप प्रेमके अवतार हैं, मुझे तो आपके दर्शनसे भगवानके दर्शनका-सा सख अनुभव हो रहा है।

प्रभुने भारतीकी स्तुति करते हुए कहा-अाप तो भगवान्के प्यारे हैं। आपके हृदयमें सदा भगवान निवास करते हैं। आपके नेत्रोंमें श्रीकृष्ण-

तीर्थाश्रमबनारण्यगिरिपर्वतसागराः परी सरस्वती चैव भारती च दश कमात्॥

की छाया सदा छायी रहती है। इसीलिये चराचर विश्वमें आप भगवान्के ही दर्शन करते हैं।

इस प्रकार इन दोनों महापुरुषोंमें बहुत देरतक प्रेमकी बातें होती रहीं। एक-दूसरेके गुणोंपर आसक्त होकर एक दूसरेकी स्तुति कर रहे थे। अनन्तर शचीमाताने भोजन तैयार किया। प्रभुने श्रद्धापूर्वक भारतीजीको भिक्षा करायी। दूसरे दिन भारतीजी गङ्गा-किनारे अपने आश्रमको ही फिर लौट गये। मानो वे प्रभुको संन्यासका स्मरण दिलानेके ही लिये आये हों।

भारतीजीके चले जानेपर प्रभुका मन अब और भी अधिकाधिक अधीर होने लगा। अब वे महात्यागकी तैयारियाँ करने लगे। पूर्ण सुख जिसका नाम है, जिससे आगे दूसरा सुख हो ही नहीं सकता, वह तो त्यागसे ही मिलता है। धर्म, तप, ज्ञान और त्याग—ये ही भक्तिके परम साधन हैं। इसीलिये शास्त्रोंमें बताया है—

सत्यान्नास्ति परो धर्मो मौनान्नास्ति परं तपः । विचारान्न परं ज्ञानं त्यागान्नास्ति परं सुस्वम् ॥

अर्थात् जिसने एक सत्यका अवलम्बन कर लिया उसने सभी धर्मोंका पालन कर लिया । जिसने मौन रहकर वाणीका पूर्णरीत्या संयम कर लिया उसे सभी तपोंका फल प्राप्त हो गया । जो सदा सत्-असत्का विचार करता रहता है, उसके लिये इससे बढ़कर और ज्ञान हो ही क्या सकता है और जिसने सर्वस्व त्याग कर दिया, उसने सबसे श्रेष्ठ परम सुखको प्राप्त कर लिया ।

अब पाठक आगे कलेजेको खूब कसकर पकड़ लीजिये। दिलको थामकर उन महान् त्यागी महाप्रभुके महात्यागकी तैयारीकी बात सुनिये।

## भक्तवृन्द और गौरहरि

निवारयामः समुपेस्य माधवं

किं नोऽकरिष्यन कुलवृद्धबान्धवाः ।

मुकुन्दसङ्गान्निमिषाई बुस्त्यजाद्

दैवेन विध्वंसितदीनचेतसाम् ॥%

(श्रीमद्भा०१०।३९।२८)

महाप्रभुका वैराग्य दिनोदिन बढ़ता ही जाता था, उधर विरोधियोंके भाव भी महाप्रभुके प्रति अधिकाधिक उत्तेजनापूर्ण होते जाते थे। दुष्ट-

<sup>\*</sup> भगवान् मे मथुरा जाने के समय वियोग-दुःखसे दुखी हुई गोपिकाएँ परस्पर कह रही हैं— 'अरी सिखियों! न हो तो चळो हम सब भगवान् के रखके सामने लेटकर या और किसी मॉतिसे उन्हें मथुरा जानेसे रोकें। यदि यह कहो कि कुल्के बड़े-बूढ़ों के सामने पैसा साहस हम कर ही कैसे सकती हैं, सो इसकी बात तो यह है कि जिन मुकुन्दके मुख-कमलको देखे बिना हम क्षणभर भी नहीं रह सकतीं उन्होंका आज दैवयोगसे असहा वियोगजन्य दुःख आकर उपस्थित हो गया है, ऐसी दीन-चित्तवाली हम दुःखिनियोंका कुलके बड़े-बूढ़े कर ही क्या सकते हैं ! उनका हमें क्या भय !!

प्रकृतिके कुछ पुरुष प्रभुके ऊरर प्रहार करनेका सुयोग हूँढ्ने लगे। महा-प्रभुने ये बातें सुनों और उनके हुइयमें उन भाइयोंके प्रति महान् दया आयी। वे सोचने लगे—ेये इतने भूले हुए जंब किस प्रकार रास्तेपर आ सकेंगे ! इनके उद्धारका उगाय क्या है, ये लाग किस माँति श्रीहरिकी शरणमें आसकेंगे !

एक दिन महाप्रभु भक्तों के सहित गङ्गा स्नान के निमित्त जा रहे थे। रास्तेमें प्रभुने दो-चार विरोधियों को अपने ऊरर ताने कसते हुए देखा। तब आप इसते हुए कहने लगे-पिप्पलों के दुक इसलिये किये थे, कि उससे कफकी निवृत्ति हो, किन्तु उसका प्रभाव उलटा ही हुआ। उससे कफकी निवृत्ति हो, किन्तु उसका प्रभाव उलटा ही हुआ। उससे कफकी निवृत्ति न होकर और अधिक बढ़ने ही लगा। इतना कहकर प्रभु फिर जोरों के साथ इसने लगे। भक्तों मेंसे किसीने भी इस गृद्ध बचनका रहस्य नहीं समझा। केवल नित्यानन्द वी प्रभुकी मनोदशा देखकर ताइ गये कि जरूर प्रभु हम सनको छोड़कर कहीं अन्यत्र जानेकी बात सोच रहे हैं। इसीलिये उन्होंने एकान्तमें प्रभुसे पूछा—प्रभो! आप हमसे अपने मनकी कोई बात नहीं छिपाते। आजकल आपकी दशा कुछ विचित्र ही हो रही है। इस जानना चाइते हैं, इसका क्या कारण है ?'

नित्यानन्दजीकी ऐसी बात सुनकर गहर-कण्ठसे प्रभु कहने लगे— 'श्रीपाद! तुमसे छिपाव ही क्या है ? तुम तो मेरे बाहर चलनेवाले प्राण ही हो। मैं अपने मनकी दशा तुमसे छिपा नहीं सकता। मुझे कहनेमें-दु:ख हो रहा है। अब मेरा मन यहाँ नहीं लग रहा है। मैं अब अपने अधीन नहीं हूँ। जीवोंका दु:ख अब मुझसे देखा नहीं जाता। मैं जीवोंके कल्याणके निमित्त अपने सभी संसारी सुखोंका परित्याग करूँगा। मेरा मन अब ग्रहस्थमें नहीं लगता है। अब मैं परिवाजक-धर्मका पालन करूँगा। जो लोग मेरी उत्तरोत्तर बढ्ती हुई कीर्तिसे डाह करने लगे हैं, जो मुझे

चै० च० ख० २--- २२---

भक्तीं सहित आनन्द-विहार करते देखकर जलते हैं, जो मेरी भक्तींके द्वारा की हुई पूजाको देखकर मन-ही-मन हमसे विदेष करते हैं, वे जब मुझे मूँड मुड़ाकर घर-घर भिक्षाके टुकड़े माँगते देखेंगे, तो उन्हें अपने चुरे भावोंके लिये पश्चात्तार होगा। उसी पश्चात्तारके कारण वे कल्याण-पथके पथिक वन सकेंगे। इन मेरे बुँघराले काले-काले वालोंने ही लोगोंके विदेष-पूर्ण हुदयको क्षुभित बना रखा है। भक्तोंद्वारा ऑवलेके जलसे धोये हुए और मुगन्धित तैलोंसे तर हुए ये वाल ही भूले-भटके अज्ञानी पुरुषोंके हुदयोंमें विदेषकी अग्नि भभकाते हैं। में इन बुँघराले वालोंको नष्ट कर दूँगा। शिखास्त्रका त्याग करके में बीतराग संन्यासी वन्गूँगा। मेरा हुदय अब मंन्यासी होनेके लिये तड़प रहा है। मुझे वर्तमान दशामें शान्ति नहीं, सच्चा मुख नहीं। में अब पूर्ण शान्ति और सच्चे मुखकी खोजमें संन्यासी बनकर द्वार-द्वारपर भटकूँगा। मैं अपरिग्रही संन्यासी बनकर सभी प्रकारके परिग्रहोंका त्याग करूँगा। श्रीपाद! तुम स्वयं त्यागी हो, मेरे पूज्य हो, बड़े हो, मेरे इस काममें रोड़े मत अटकाना।'

प्रभुकी ऐसी बात सुनते ही नित्यानन्दजी अधीर हो गये। उन्हें शरीरका भी होश नहीं रहा। प्रमक्षे कारण उनके नेत्रोंमेंसे अश्रु बहुने लगे। उनका गला भर आया। हैंध हुए कण्ठसे उन्होंने रोते-रोते कहा—'प्रभो! आप सर्वममर्थ हैं, मब कुछ कर सकते हैं। मेरी क्या शक्ति है, जो आपके काममें रोड़े अटका मकूँ शिकन्तु प्रभो! ये भक्त आपके विना कैसे जीवित रह सर्केंगे? हाय! विष्णुप्रियाकी क्या दशा होगी! बूढ़ी माता जीवित न रहेंगी। आपके पीछे वह प्राणोंका परित्याग कर देंगी। प्रभो! उनकी अन्तिम अभिलाग भो पूर्ण न हो सकेगी। अपने प्रिय पुत्रसे उन्हें अपने शरीरके दाह-कर्मका भो सोभाग्य प्राप्त न हो सकेगा। प्रभो! निश्चय समिक्षये, माता आपके विना जीवित न रहेंगी।

प्रभुने कुछ गम्भीरताके स्वरमें नित्यानन्दजीसे कहा— 'श्रीपाद ! आप तो ज्ञानी हैं, सब कुछ समझते हैं। सभी प्राणी अपने अपने कमों के अधीन हैं। जितने दिनोंतक जिसका जिसके माथ सम्बन्ध होता है वह उतने ही दिनोंतक उसके साथ रह सकता है। सभी अपने अपने प्रारब्धकर्मोंसे विवश हैं।'

प्रभुकी बार्ते सुनकर नित्यानन्दजी जुग रहे। प्रभु उठकर सुकुन्दके समीप चले आये। मुकुन्ददत्तका गला बड़ा ही सुरीला था। प्रभुको उनके पद बहुत पसन्द थे। वे बहुधा मुकुन्ददत्तते भिक्तरसके अपूर्व-अपूर्व पद गवा-गवाकर अपने मनको सन्तुष्ट किया करते थे। प्रभुको अपने यहाँ आते हुए देखकर मुकुन्दने जल्दीले उठकर प्रभुकी चरण-वन्दना की और बैठनेके लिये सुन्दर आसन दिया। प्रभुने बैठते ही मुकुन्ददत्तते कोई पद गानेके लिये कहा। मुकुन्द बड़े म्वरके साथ गाने लगे। मुकुन्दके पदको सुनकर प्रभु प्रममें गद्गद हो उठे। फिर प्रेमसे मुकुन्ददत्तका आलिङ्गन करते हुए बोले— 'मुकुन्द ! अब देखें बुम्हारे पद कब मुननेको मिलेंगे ?'

आश्चर्यचिकित होकर सम्भ्रमके सिंहत मुकुन्द कहने लगे — 'क्यों-क्यों प्रभो ! मैं तो आपका नेवक हूँ, जब भी आज्ञा होगी तभी गाऊँगा !'

ऑखोंमें ऑस् भरे हुए प्रभुने कहा—'मुकुन्द ! अब हम इस नवद्गीपको त्याग देंगे। सिर मुड़ा लेंगे। कापाय वस्त्र धारण करेंगे। द्वारह्वारसे दुकड़े मॉगकर अपनी नूखको शान्त करेंगे और नगरके बाहर सूने
मकानोंमें। टूटी कुटियाओंमें तथा देवताओंके म्यानोंमें निवास करेंगे। अब हम गृह-त्यागी वैरागी बनेंगे।'

मानो मुकुन्दके ऊपर बज्राघात हुआ हो। उस हृदयको बेधनेवाली बातको सुनते ही मुकुन्द मूर्च्छित-से हो गये। उनका शरीर पसीनेसे तर हो गया। बड़े ही दुःखसे कातर स्वरमें वे विलख-विलखकर कहने लगे— प्रभो ! हृदयको फाड़ देनेवाली आप यह कैसी बात कह रहे हैं ? हाय ! इसीलिये आपने इतना स्नेह बढ़ाया था क्या ? नाथ ! यदि ऐसा ही करना या, तो हमलोगोंको इस प्रकार आलिङ्गन करके, पासमें बैठाके, प्रेमसे भोजन करावे, एकान्तमें रहस्यकी बातें कर-करके इस तरहसे अपने प्रेमपाशमें बाँध ही क्यों लिया था ? हे हमारे जावनके एकमात्र आधार ! आपके विना हम नवदीपमें किसके वनकर रह सकेंगे ! हमें कौन प्रेमकी बातें सुनावेगा ? हमें कौन मंकीर्तनकी पद्धित सिखावेगा ! हम सबको कौन भगवन्नामका पाठ पढ़ावेगा ? प्रभो ! आपके कमलमुखके यिना देखे हम जीवित न रह सकेंगे । यह आपने क्या निश्चय किया है ! हे हमारे जीवनदाता ! हमारे ऊपर दया करो । '

प्रभुने रोते हुए मुकुन्दको अपने गलेखे लगाया। अपने कोमल करें। उनके गरम गरम आँखुओंको पोंछते हुए कहने लगे—'मुकुन्द! तुम इतने अधीर मत हो। तुम्हारे घटनको देखकर हमारा हृदय फटा जाता है। हम तुमसे कभी पृथक न होंगे। तुम सदा हमारे हृदयमें हो रहोगे।

मुकुन्दको इस प्रकार समझाकर प्रमु गदाधरके समीप आये। महाभागवत गदाधरने प्रमुको इस प्रकार असमयमें आते देखकर कुछ आश्चर्यसा प्रकट किया और जल्दीने प्रमुकी चरण वन्दना करके उन्हें बैठनेको
आसन दिया। आज ये प्रमुकी ऐसी दशा देखकर कुछ भयभीत-से हो
गये। उन्होंने आजतक प्रमुकी ऐसी आइति कभी नहीं देखी थी। उस
समयकी प्रमुकी चेष्टामें हदता थी, ममता थी, वेदना थी और त्यामः
वैराग्य, उपरति और न जाने क्या क्या भव्य भावनाएँ भरी हुई थीं।
गदाधर कुछ भी न बोल सके। तब प्रमु आप से-आप ही कहने छमे—
भादाधर १ तुम्हें मैं एक बहुत ही दुःखपूर्ण बात सुनाने आया हूँ। बुरा मत
मानना। क्यों, बुरा तो न मानोगे ?'

मानो गदाधरके ऊपर यह दूमरा प्रहार हुआ। वे उसी
भौति चुप बैठे रहे। प्रभुकी इस बातका भी उन्होंने कुछ उत्तर
नहीं दिया। तब प्रभु कश्ने लगे—'मैं अब तुमलोगोंसे पृथक्
हो जाऊँगा। अब मैं इन संसारी भोगोंका परित्याग कर दूँगा और यतिधर्मका पालन कलँगा।'

गदाधर तो मानो काठकी मूर्ति वन गये। प्रभुकी इस वातको सुनकर भी वे उसी तरह मौन बैठे रहे। इतना अवश्य हुआ कि उनका चेतनाश्च्य शरीर पीछेकी दीवालको ओर स्वयं ही खढ़क पड़ा। प्रभु समीप ही बैठे थे, थोड़ी ही देरमे गदाधरका निर प्रभुके चरणोंमें लोटने लगा। उनके दोनों नेत्रोंसे दो जलकी धाराएँ निकलकर प्रभुके पाद-पद्मोंको प्रक्षालित कर रहो थीं। उन गरम-गरम अप्ओंके जलसे प्रभुके शांतल कोमल चरणोंमें एक प्रकारकी और अधिक ठंढकसी पड़ने लगी। उन्होंने गदाधरके सिरको बलपूर्वक उठाकर अपनो गोदीमें रख लिया और उनके ऑम् पींछते हुए कहने लगे—पादाधर ! तुम इतने अधीर होगे तो मला मैं अपने धर्मको कैमे निभा सक्रूगा ! मैं सब छुछ देख सकता हूँ, किन्तु तुम्हें इम प्रकार विलखता हुआ नहीं देख सकता । मैंने केवल महान् प्रेमकी उपलब्धि करनेके ही निमित्त ऐमा निश्चय किया है। यदि तुम मेरे इस शुभ संकल्पमें इस प्रकार विष्न उपस्थित करोगे तो मैं कभी भी उस कामको न कल्या। उग्हें दुखी छोड़कर मैं शाक्वत सुखको भी नहीं चाहता । क्या कहने हो ! बोलते क्यों नहीं।

हँधे हुए कण्ठमे बड़े कष्टके साथ लड़खड़ाती हुई वाणीमें गदाधाने कहा—प्रानी ! मैं कह हा क्या सकता हूँ ? आपकी इच्छाके विषद्ध कहनेकी किसका सामर्थ्य है ? आप स्वतन्त्र ईश्वर हैं ?'

प्रभुने कहा-4मैं तुमसे आज्ञा चाहता हूँ।

गदाधर अब अपने वेगको और अधिक न रोक सके। वे ढाइ मार-मारकर जोरोंसे रुदन करने लगे। प्रभु भी अधीर हो उठे। उस समयका दृश्य बड़ा ही करुणापूर्ण था । प्रभुकी प्रेममय गोदमें पड़े हुए गदाधर अबोध बालककी भाँति फट-फटकर रुदन कर रहे थे। प्रभु उनके सिरपर हाथ फेरते हुए उन्हें ढाढस वैधा रहे थे। प्रभु अपने अश्रओंको बस्नके छोरसे पेंछते हुए कह रहे थे-पदाधर ! तुम मुझसे पृथक न रह सकोगे । मैं जहाँ भी रहँगा तुम्हें साथ ही रक्खूँगा । तुम इतने अधीर क्यों होते हो १ तम्हारे बिना तो मझे वैकण्ठका सिंहासन भी रुचिकर नहीं होगा । तुम इस प्रकारकी अधीरताको छोड़ो । मंगलमय भगवान् सब भला ही करेंगे। यह कहते-कहते गदाधरका हाथ पकड़े हुए प्रभु श्रीवासके घर पहुँचे। गदाधरकी दोनों आँखें लाल पड़ी हुई थीं। नाकमेंसे पानी बह रहा था। शरीर लड़खड़ाया हुआ था; कहीं पैर रखते थे, कहीं जाकर पड़ते थे। सम्पर्ण देह डगमगा रही थी। प्रभुके हाथके सहारेसे वे यन्त्रकी तरह चले जा रहे थे। प्रभु उस समय सावधान थे। श्रीवास सब कुछ समझ गये। उनसे पहले ही नित्यानन्दजीने आकर यह बात कह दी थी। वे प्रभको देखते ही रुदन करने लगे। प्रभुने कहा-- 'आप मेरे पिताके तस्य हैं। जब आप ही इस तरह मुझे हतोत्साहित करेंगे तो मैं अपने धर्मका पालन कैसे कर मकुँगा ? मैं कोई बुरा काम करने नहीं जा रहा हूँ। केवल अपने शरीरके म्वार्थके निमित्त भी संन्यान नहीं ले रहा हूँ। आजकल मेरी दशा उस महाजन साहकारकी-सी है, जिसका नाम तो बड़ा भारी हो, किन्त पासमें पैसा एक भी न हो । मेरे पास प्रेमका अभाव है । आप सब लोगोंको संसारी भोग्य पदार्थोंकी न तो इच्छा ही है और न कमी ही। आप सभी भक्त प्रेमके भूवे हैं। मैं अब परदेश जा रहा हूँ। जिस प्रकार महाजन परदेशोंमें जाकर धन कमा लाता है और उस धनसे अपने कुदुम्ब-परिवारके सभी स्वजनोंका समान भावसे पालन-पोषण करता है, उसी प्रकार मैं भी

प्रेमरूपी धन कमाकर आप लोगोंके लिये लाऊँगा। तय हम मभी मिलकर उसका उपभोग करेंगे।'

कुछ क्षीणस्वरमें श्रीवास पण्डितने कहा—प्रमो ! जो वड़भागी मक्त आपके लैटिनेतक जीवित रह सकेंगे वे ही आपकी कमाईका उरभोग कर सकेंगे । इमलोग तो आपके बिना जीवित रह ही नहीं सकते ।

प्रभुने कहा— 'पण्डितजी ! आप ही हम सबके पूज्य हैं। मुझे कहनेमें लज्जा लगती है, किन्तु प्रसङ्गवश कहना ही पड़ता है कि आपके ही द्वारा हम सभी भक्त इतने दिनोंतक प्रेमके सहित संकीर्तन करते हुए भक्ति-रसामृतका आस्वादन करते रहे। अब आप ऐसा आशीर्वाद दीजिये कि हम अपने बतको पूर्णरीत्या पालन कर सकें।'

इतनेमें ही मुरारी गुप्त भी वहाँ आ गये। वे तो इस बातको सुनते ही एकदम बेहोश होकर गिर पड़े। बहुत देरके पश्चात् चैतन्यलाभ होनेपर कहने लगे— 'प्रभो! आप सर्वसमर्थ हैं, किसीकी मानेंगे थोड़े ही। जिसमें आप जीवोंका कल्याण समझेंगे वह चाहे आपके प्रियजनोंके लिये कितनी भी अप्रिय बात क्यों न हो, उसे भी कर डालेंगे, किन्तु हे हम पिततोंके एकमात्र आधार! हमें अपने हृदयसे न भुलाइयेगा। आपके श्रीचरणोंकी स्मृति बनी रहे, ऐसा आशोर्वाद और देते जाइयेगा। आपके चरणोंका समरण बना रहे तो यह नीरस जीवन भी सार्थक है। आपके चरणोंकी 'विस्मृतिमें अन्धकार है और अन्धकार ही अज्ञानताका हेतु है।'

प्रभुने मुरारीका गाढालिङ्गन करते हुए कहा—'तुम तो जनम-जन्मान्तरींके मेरे प्रिय मुद्धद् हो । यदि तुम सबको ही भुला दूँगा तो फिर स्मृतिको ही रखकर क्या करूँगा ? स्मृति तो केवल तुम्हीं प्रेमी वन्धुओंके चिन्तन करनेके लिये रख रक्खी है।' इस प्रकार सभी भक्तोंको समझा- बुशकर प्रभु अपने घर चले गये। इधर प्रभुके सभी अन्तरङ्ग भक्तोंमें यह बात विजर्जिकी तरह फैल गयी। जो भी सुनता, वही हाथ मलने लगता। कोई अन्वं स्वास छोड़ता हुआ कहता—'हाय! अब यह कमलनयन फिर प्रेमभरी चितवनसे हमारी ओर न देख सकेंगे।' कोई कहता—'क्या गौरहरिके मुनि-मन मोहन मनोहर मुखके दर्शन अब फिर न हो सहेंगे?' कोई कहता—'हाय! इन खुँघरा जे केशोंको कैन निर्दयी नाई सिरसे अलग कर सकता है? विना इन खुँघरा जे केशोंको कैन निर्दयी नाई सिरसे अलग कर सकता है? विना इन खुँचरा जे बालोंवाला यह खुग्र सिर भक्तोंके हृदयों में कैमी दाह उत्पन्न करेगा?' कोई कहता—'प्रभु कापाय बस्नकी होली बनाकर घर-घर दुकड़े माँगते हुए किस प्रकार फिरेंगे?' कोई कहता—'ये अरुण रगके कोमल चरण इस कठोर पृथ्वीपर नंगे किस प्रकार विदेशों में धूम सकेंगे?

कोई-कोई पश्चात्ताप करता हुआ कहता—'हम अब उन हुँपराले काले-काले कन्धौतक लटकनेवा वे बालें.में सुगन्धित तैल न मल सकेंगे क्या ? क्या अब हमारे पुण्योंका अन्त हो गया ? क्या अब नबद्वीपका सैभाग्य-पूर्य नष्ट होना चाहता है ? क्या निद्यान्मार अपनी इस लीला-भूमिका पित्याग करके किसी अन्य सैभाग्यशाली प्रदेशको पावन बनावेंगे ? क्या अब नबद्वीपपर कृर पहोंकी वक्रदृष्टि पह गयी ? क्या अब भक्तोंका एकमात्र प्रेमदाता हम सबको विलखता हुआ ही छोड़कर चला जायगा ? क्या हम सब अनार्थोंकी तरह इमी तरह तइप-तइपकर अपने जीवनके शेष दिनोंको व्यतीत करेंगे ? क्या सचमुचमें हमलोग जायत् अवस्थामें ये वातें सुन रहे हैं या हमारा यह स्वप्नका भ्रम ही है ! माद्म तो स्वप्नमा ही पड़ता है।' इस प्रकार सभी भक्त प्रभुक्ते भावी वियोगजन्य दु:खका स्मरण करते हुए भाँति-भाँतिसे प्रलाप करने लगे।

# शचीमाता और गौरहरि

श्रहो विधातस्तव न क्वचिद्या संयोज्य मैंत्र्या प्रणयेन देहिनः । तांश्चाकृतार्थान्वियुनंक्ष्यपार्थकं

विक्रीडितं तेऽभैकचेष्टितं यथा॥

(श्रीमद्भा०१०। ३९।१९)

भक्तोंके मुखसे निमाईके संन्यासकी बात सुनकर माताके शोकका पागवार नहीं रहा। वह भूली-सी, भटकी-सी, किंकर्तव्य विमृद्धासी होकर चारों ओर देखने लगी। कभी आगे देखती, कभी पीछेको निहारती, कभी आकाशको ही ओर देखने लगती। मानो माता दिशा-विदिशाओंसे सहायताकी भिक्षा माँग रही है। लोगोंके मुखन इस बातको सुनकर दुःखिनी

<sup>\*</sup> अरे आं निर्दर्थी विश्वता ! तुझे निक-सी भी दया नहीं । तू वड़ी ही कठोर प्रकृतिका है । पहले तो तू सम्पूर्ण आणियोंको प्रेमभावसे और स्तेष्ट्र-सम्बन्धमें बॉधकर एकत्रित कर देता है और जब ठीक प्रेमके उपभोगका समय आता है तभी उन्हें एक दूसरेसे पृथक् कर देता है । इससे तेरा यह व्यवधार अनोध बालकोंके समान है । ( माउस पड़ता है तूने कितीसे स्नेष्ट करना सीखा ही नहीं । )

माताका धैर्य एकदम जाता रहा । वह विलखती हुई, रोती हुई, पुत्र-वियोगरूपी दावानलने छुलमी हुई-सी महाप्रमुक्ते पास पहुँचो और बड़ी ही कातरताके साथ कलेक्को कसकको अपनी मर्माहत वाणीसे प्रकट करती हुई कहने लगी—-'बेटा निमाई ! मैं जो कुछ सुन रही हूँ वह सब कहाँतक ठीक है ?'

पुत्रके वियोगको अग्रुभ ामझनेवाली माताके मुखसे वह दारण बात स्वयं ही न निकली। उसने गोलमाल तरहसे ही उस बातको पूछा। कुछ अन्यमनस्क भावसे प्रभुने पूछा—'कौन-सी बात ?'

हाय ! उस समय माताका हृदय स्थान-स्थानसे फटने लगा । वह अपने मुखसे वह हृदयको हिला देनेवाली बात कैसे कहती ? कड़ा जी करके उसने कहा— 'वेटा ! कैसे कहूँ, इस दुःखिनी विधवाके ही भाग्यमें न जाने विधाताने सम्पूर्ण आपत्तियाँ लिख दी हैं क्या ? मेरे कलेजेका बड़ा टुकड़ा विश्वत्याने सम्पूर्ण आपत्तियाँ लिख दी हैं क्या ? मेरे कलेजेका बड़ा टुकड़ा विश्वत्यान सर्पण आपता और मुझे मर्माहत बनाकर आजतक नहीं लीटा । तेरे पिता बीच में ही धोखा दे गये । उस भयंकर पति-वियोगरूपी पहाइ से दुःखको भी मैंने केवल तेरा ही मुख देखकर सहन किया । तेरे कमलके समान खिले हुए मुखको देखकर में सभी विपत्तियोंको भूल जाती । मुझे जब कभी दुःख होता तो तुझसे लिपकर रोती । तेरे सामने इसलिये खुलकर नहीं रोती थी कि मेरे स्दनसे तेरा चन्द्रमाके समान सुन्दर मुख कहीं म्लान न हो जाय । मैं तेरे मुखपर म्लानता नहीं देख सकती थी ! दुःख-दावानलमें जलती हुई इस अनाश्रिता दुःखिनीका तेरा चन्द्रमाके समान शीतल मुख ही एकमात्र आश्रय था । उसीकी शीतलतामें मैं अपने तागोंको शान्त कर लेती । अब भक्तों मुखसे सुन रही हूँ, कि तू भी मुझे धोखा देकर जाना चाहता है । बेटा ! क्या यह बात ठीक है ?'

माताकी ऐसी करुणापूर्ण कातर वाणीको सुनकर प्रमुने कुछ भी उत्तर नहीं दिया । वे डबडवाई आँखोंसे पृथ्वीकी ओर देखने स्त्रो । उनके चेहरेपर म्लानता आ गयी । वे भावी वियोगजन्य दुःखके कारण कुछ विषण्णन्से हो गये ।

माताकी अधीरता और भी अधिक बढ़ गयी । उसने भयभीत होकर बड़े ही आर्तस्वरमें पूळा— निमाई ! बेटा, मैं सल्य-सत्य जानना चाहती हूँ । क्या यह बात ठीक है ? चुप रहनेसे काम न चळेगा। मौन रहकर मुक्षे और अत्यधिक क्ळेश मत पहुँचा, मुझे ठीक-ठीक बता दे।'

सरलताके साथ प्रभुने म्बीकार किया कि माताने जो कुछ सुना है। वह ठीक ही है।

इतना सुननेपर माताको कितना अपार दुःख हुआ होगा, इसे किस कविकी निर्जीव लेखनी व्यक्त करनेमें समर्थ हो सकती है ? माताके नेत्रोंसे निरन्तर अश्र निकल रहे थे। वे उस सूखे हए मुखको तर करते हुए माता-के वस्त्रोंको भिगोने लगे। रोते-रोते माताने कहा-- वेटा! तक्षको जानेके लिये मना करूँ, तो त मानेगा नहीं। इसलिये मेरी यही प्रार्थना है कि मेरे लिये थोड़ा विष खरीदकर और रखता जा। मेरे आगे-पीछे कोई भी तो नहीं है। तेरे पीछेसे मैं मरनेके लिये विष किससे मॅगाऊँगी ? बेचारी विष्णुप्रिया अभी बिल्कुल अबोध बालिका है । उसे अभी संसारका कुछ पता ही नहीं । उसने आजतक एक पैसेकी भी कोई चीज नहीं खरीदी। यदि उसे ही विष लेने भेजूँ तो हाल तो वह जा ही नहीं सकती। चली भी जाय तो कोई उसे अबोध वालिका समझकर देगा नहीं। ये जो इतने भक्त यहाँ आते हैं, ये सब तेरे ही कारण आया करते हैं। तू चला जायगा तो फिर ये बेचारे क्यों आवेंगे ? मेरे सुने घरका तू ही एकमात्र दीपक है, तेरे रहनेसे अँधेरेमें भी मेरा घर आलोकित होता रहता है। तू अब मुझे आधी सुलगती ही हुई छोड़कर जा रहा है। जाबेटा! खुशीसे जा। किन्तु मैंने तुझे नी महीने गर्भमें रक्खा है, इसी नातेसे मेरा इतना काम तो कर जा। मझ दः खिनीका विषके सिवा दसरा कोई और आश्रय भी तो नहीं। गङ्गा तीमें कूदकर भी प्राण गँवाये जा सकते हैं। किन्तु बहुत सम्भव है कोई दयालु पुरुष मुझे उसमेंने निकाल ले। इसलिये घरके भीतर ही रहनेवाली मुझ आश्रयहीना दुःखिनीका विग ही एकमात्र सहारा है। यह कहते-कहते बृद्धा माता बेहोश होकर भूमिगर गिर पड़ी।

प्रभुने अपने हाथोंसे अपनी दुःखिनी मानाको उठाया और सम्पूर्ण शरीरमें लगी हुई उमकी धूलिको अपने बस्त्रमें पौंछा और माताको धैर्य हैं। मेरे संधाते हुए वे कहने लगे — 'माता ! तुमने मुझे गर्भमें धारण किया है। मेरे मल-मूत्र साफ किये हैं। मुझे िवला-पिलाकर और पढ़ा लिखाकर इतना बड़ा किया है। तुम्हारे ऋणमें में किम प्रकार उऋण हो सकता हूँ ?' माता ! यदि मैं अपने जीवित शरीरपरसे खाल उतारकर तुम्हारे पैरोंके लिये जूता बनाकर पहिनाऊँ तो भी तुम्हारे इतने भारी ऋणका परिशोध नहीं कर सकता। मैं जन्म-जन्मान्तरोंने तुम्हारा ऋण रहा हूँ और आगे भी रहूँगा। माँ ! मैं सन्य-सन्य कह रहा हूँ, यदि भेरे वशकी बात होती, तो मैं प्राणोंको गँवाकर भी तुम्हें प्रयन्त कर सकता। किन्तु मैं करूँ क्या ? मेरा मन भेरे वशमें नहीं है। मैं ऐसा करने के लिये विवश हूँ।'

'तुम वीर-जननी हो । विश्वरूप-जैसे महापुरुषकी माता होनेका सैभाग्य तुम्हें प्राप्त हुआ है । तुम्हें इस प्रकारका विलाप शोभा नहीं देता । ध्रुवकी माता सुनांतिने अपने प्राणोंमे भी प्यारे पाँच वर्षकी अवस्थावाले अपने इकलौते पुत्रको तास्या करने के लिये जानेकी आज्ञा प्रदान कर दी थी । भगवान् श्रीरामचन्द्र जांकी माताने पुत्रवधूमहित अपने इकलौते पुत्रको वन जानेकी अनुमति दे दी थी । सुमित्राने इदलापूर्वक घरमें पुत्रवधू रहते हुए भी लक्ष्मणको आग्रहपूर्वक श्रीरामचन्द्र जीके साथ वनमें भेज दिया था । महान्त्रमाने अहमे सनो पुत्रोंको संन्याय-धर्मकी दोक्षा दी थी । तुम क्या उन माताओं ने कुल कम हो ! जननि ! तुम्हारे चरणों में मेरा कोटि कोटि प्रणाम है । तुम मेरे काममें पुत्रस्नोहके कारण वाधा मत

पर्नुचाओ । मुझे प्रसन्नतापूर्वक संन्यास ग्रहण करनेकी अनुमति दो और ऐसा आशीर्वाद दो कि मैं अपने इस वतको भलीगाँति निमा सकूँ।'

माताने आँसु श्रीको पोंछते हुए कहा-बेटा ! मैंने आजतक तेरे किसी भी काममें इस्तक्षेप नहीं किया। तू जिस काममें प्रसन्न रहा, उसीमें मैं सदा प्रसन्न बनी रही। मैं चाहे भूखी बैठी रही, किन्तु तुझे हजार जगहने लाकर तेरी रुचिके अनुमार सुन्दर भोजन कराया । मैं तेरी इच्छाके विरुद्ध कोई काम नहीं कर सकती । किन्त घरमें रहकर क्या भगवद्ध जन नहीं हो सकता ? यहींपर श्रीवास, नदाधर, मुकुन्द, अद्वैताचार्य-इन सभी भक्तोंको लेकर दिन-रात्रि भजन-कीर्तन करता रह । मैं तुझे कभी भी न रोकुँगी । बेटा !तुसोच तो सही, इस अबोध बालिका विष्णुप्रियाकी क्या दशा होगी ? इसने तो अभी संसारका कुछ भी सुख नहीं देखा । तेरे विना यह कैसे जीवित रह सकेगी ? मेरा तो विधाताने वज्रका हृदय बनाया है। विश्वरूपके जानेपर भी यह नहीं फटा और तेरे पिताके परलोक-गमन करनेपर भी यह ज्यों-का-त्यों ही बना रहा। मालूम पड़ता है, तेरे चले जानेपर भी इसके दुकड़े दुकड़े नहीं होंगे। रोज सुनती हूँ, अमुक मर गया, अमुक चल बसा। न जाने मेरी आयु विधाताने कितनी बड़ी बना दी है, जो अभीतक वह सुध ही नहीं लेता ! विष्णुप्रियाके आगेके लिये कोई आधार हो जाय और मैं मर जाऊँ तब **द्** खुशीसे संन्यास ले लेना। मेरे रहते हुए और उस बालिकाको जीवित रहनेपर भी विधवा बनाकर तेरा घरते जाना ठोक नहीं। मैं तेरी माता हूँ । मेरे दुः लकी ओर थोड़ा भी तो खपाल कर। तू जगत्के उद्धारके लिये काम करता है। क्या मैं जगत्में नहीं हूँ ? मुझे जगत्से बाहर समझकर मेरी उपेक्षा क्यों कर रहा है ? मुझ दुःखिनोको तू इस तरह विलखती हुई छोड़ आयगा तो तुझे माताको दुःखी करनेका पाप लगेगा।'

प्रभुने धैर्यके साथ कहा---'माता ! तुम इतनी अधीर मत हो । भाग्यको मेटनेकी सामर्थ्य मुझर्मे नहीं है । विधनाने मेरा तुम्हारा संयोग इतने ही दिनका लिखा था। अब आगे लाख प्रयत्न करनेपर भी मैं नहीं
रह सकता। भगवान् वासुदेव सबकी रक्षा करते हैं। उनका नाम विश्वम्भर
हे। जगत्के भरण-योषणका भार उन्होंपर है। तुम हृदयसे इस अज्ञानजन्य मोहको निकाल डालो और मुझे प्रेमपूर्वक हृदयसे यति-धर्म प्रहण
करनेकी अन्मति प्रदान करो। '

रोते-रोते माताने कहा—'बेटा! मैं बालकपनसे ही तेरे स्वभावको जानती हूँ। तू जिस बातको ठीक समझता है, उसे ही करता है। फिर चाहे उसके विरुद्ध साक्षात् ब्रह्मा भी आकर तुझे समझावें तो भी तू उससे विचलित नहीं होता। अच्छी बात है, जिसमें तुझे प्रसन्नता हो, वहीं कर। तेरी प्रसन्नतामें ही मुझे प्रसन्नता है। कहीं भी रह, मुख्यूर्वक रह। चाहें गृहस्थी बनकर रह या यति बनकर। मैं तो तुझे कभी भुला ही नहीं सकती। भगवान् तेरा कल्याण करें। किन्तु तुझे जाना हो तो मुझसे बिना ही कहे मत जाना। मुझे पहलेसे सूचना दे देना।'

महाप्रभुने इस प्रकार मातासे अनुमति लेकर उसकी चरणवन्दना की और उसे आश्वासन देते हुए कहने लगे—'माता ! तुमसे में ऐसी ही आश्वा करता था, तुमने योग्य माताके अनुकूल हो वर्ताव किया है। मैं इस बातका तुम्हें विश्वास दिलाता हूँ, कि तुमसे विना कहे नहीं जाऊँगा। जिस दिन जाना होगा, उससे पहले ही तुम्हें सूचित कर दूँगा।' इस प्रकार प्रमुने माताको तोसमझा-बुझाकर उससे आज्ञा ले ली। विष्णुप्रियाको समझाना थोड़ा कठिन था। वह अबतक अपने पितृगृहमें थीं, इसल्बिये उनके सामने यह प्रकार उठा ही नहीं था। प्रभुके संन्यास ग्रहण करनेकी बात सम्पूर्ण नवद्वीपनगरमें फैल गयी थी। विष्णुप्रियाने भी अपने पिताके घरमें ही यह बात सुनी। उसी समय वह अपने पिताके घरसे पतिदेवके यहाँ आ गर्यी।

# विष्णुप्रिया और गौरहरि

यस्यानुरागळिलितिस्मतवल्गुमन्त्र-लीलावलोकपरिरम्भणरासगोष्ठ्याम् । नीताः सा नः क्षणमिव क्षणदा विना तं गोप्यः कथं न्वतितरेम तमो तुरन्तम् ॥%

(श्रीमद्भा० १०। ३९। २९)

पितृग्रहमे जिस दिन विष्णुप्रिया पितग्रहमें आयी थीं उस दिन प्रभु भक्तोंके साथ कुछ देरोंने गङ्गाजीसे लौटे थे। आते ही भक्तोंके सहित प्रभुने भोजन किया। भोजनके अनन्तर सभी भक्त अपने-अपने स्थानोंको चले गये। प्रभु भी अपने शयनग्रहमें जाकर शय्यापर लेट गये।

इधर विष्णुप्रियाका हृदय धक्-धक् कर रहा था। उनके हृदय-सागरमें मानो चिन्ता और शोकका बवण्डर-सा उठ रहा था। एकके बाद

\* गोपियाँ परस्परमें कह रही हैं—'हा! जिन श्रीकृष्णके स्नेडके साथ सिले हुए सुन्दर मन्द-मन्द हास्ययुक्त मनोहर मुखको देखकर और उनके सुमधुर बचर्नोको सुनकर तथा छीछाके सिहत कुटिछ कटाक्षोंसे उनकी मन्द-मन्द चितवन और प्रेमाळिक्ननोंद्वारा रास-क्रीडामें हमने बहुत-सी बड़ी-बड़ी निशाएँ एक क्षणके समान बिता दीं, ऐसे अपने प्यारे श्रीकृष्णके विना हम इस दुस्सह बिरहजन्य इसको सहन कर सर्केंगी ? इसका सहन करना तो अत्यन्त ही कठिन है

एक विचार आते और उनकी स्मृतिमात्रसे विष्णुप्रिया काँपने लगतीं। ऐसी दशामें भुख-प्यासका क्या काम ? मानो भुख-प्यास तो शोक और चिन्ताके भयसे अपना स्थान परित्याग करके भाग गयी थीं। प्रातःकालसे उन्होंने कुछ भी नहीं खाया था। पतिके निकट बिना कुछ प्रसाद पाये जाना अनुचित समझकर उन्होंने प्रभुक्ते उच्छिष्ट पात्रोंमेंसे दो-चार प्रान अनिन्छापूर्वक माताके आग्रहसे सा लिये। उनके मुखमें अन्न भीतर जाता ही नहीं था। जैते-तैते कुछ खा-पीकर वे धीरे-धीरे पतिदेवकी शय्याके समोप पहर्ची । उस समय प्रभुको कुछ निद्रान्सी आ गयी थी । दुग्धके स्वच्छ और सुन्दर झागोंके समान सुक्रोमल गद्दे के उत्पर बहुत ही सफेद बस्न बिछा हुआ था। दो झालरदार खच्छ संतेद कोमल तिकये प्रभुके सिरहाने रखे हुए थे। एक बाँह तिकयेके ऊपर रक्खी थी। उसपर प्रभुका सिर रक्ला हुआ था। कमलके समान दोनों बड़े-बड़े नेत्र मुँदे हुए थे। उनके मुखके ऊपर धुँघराली काली-काली लटें छिटक रही थीं। मानो मकरन्दके लालची मत्त मधुपोंकी काली-काली पंक्तियाँ एक-दूसरेका आश्रय लेकर उस अनुपम मुख-कमलकी मन-मोहक-मधुरिमाका प्रेमपूर्वक पान कर रही हों। अर्धनिद्रित समयके प्रभुके श्रीमुखकी शोभाको देखकर विष्णुप्रिया-जी ठिठक गयीं। थोडी देर खडी होकर वे उस अनिर्वचनीय अनुप्रम आननकी अद्भुत आभाको निहारती रहीं। उनकी अधीरता अधिकाधिक बढ़ती ही जाती थी। धोरेसे वे प्रभुक्ते पैरोंके समीप बैठ गर्यी और अपने कोमल करोंसे शनै:-शनै: प्रभक्ते पाद-पद्मोंके तलवोंको सहराने लगीं। उन चरणोंकी कोमलताः अरुणता और सुकुमारताको देखकर विष्णुप्रियाका हृदय फटने छगा । वे सोचने लगीं — 'हाय ! प्राणप्यारे इन सुकोमल चरणोंसे कण्टका-कीर्ण पृथ्वीपर नंगे पैरों कैसे भ्रमण कर सकेंगे ? तपाये हुए सुवर्णके रंगके समान यह राजकमारका-सा सकमार शरीर संन्यासके कठोर नियमोंका बालन कैसे कर सकेगा ?' इन विचारोंके आते ही विष्णुप्रियाजीके नेत्रोंसे मोतियोंके समान अश्रविन्दु झड़ने लगे। चरणोंमें गर्म विन्दुओंके स्पर्ध होनेसे प्रभु चौंक उठे और तिकयेसे थोड़ा सिर उठाकर उन्होंने अपने पैरोंकी ओर निहारा। सामने विष्णुप्रियाको देखकर प्रभु थोड़े उठने पड़े। आषे लेटे-ही-लेटे प्रभुने कहा—'तुम रो क्यों रही हो ? इतनी अधीर क्यों बनी हुई हो ? तुम्हें यह हो क्या गया है ?'

रोते-रोते अत्यन्त क्षीणस्वरमें सुविकयां भरते हुए विष्णुपियाजीने कहा—'अपने भाग्यको रो रही हूँ, कि विधाताने मुझे इतनी सौभाग्य-शालिनी क्यों बनाया ?'

प्रभुत्ते कुछ प्रेमविस्मित अधीरता सी प्रकट करते हुए कहा- ''वाक तो बताती नहीं, वैसे ही सुविकयाँ भर रही हो । माळ्म भी तो होना चाहिये क्या बात है ?'

उसी प्रकार रोते-रोते विष्णुप्रियाजी वोर्ली—'मैंने सुना है आप, घर-बार छोड़कर संन्यासी होंगे, हम सबको छोड़कर चले जायँगे।'

प्रभुने हॅसते हुए कहा—'तुमसे यह बे-सिर-पैरकी बात कही किसने ?'
विष्णुप्रियाजीने अपनी बातपर कुछ जोर देते हुए और अपना
स्नेह-अधिकार जताते हुए कहा—'किसीने भी क्यों न कही हो । आपबतलाइये क्या यह बात ठीक नहीं है ?'

प्रभुने मुस्कराते हुए कहा—'हाँ, कुछ-कुछ ठीक है !'

विष्णुप्रियाजीपर मानो वज्र गिर पड़ा, वे अधीर होकर प्रभुके चरणोंमें गिर पड़ीं और फूट फूटकर रोने लगीं । प्रभुने उन्हें प्रेमपूर्वक हाथका सहारा देते हुए उठाया और प्रेमपूर्वक आलिङ्गन करते हुए वे बोले—तभी तो मैं तुमसे कोई बात कहता नहीं । तुम एकदम अधीर हो जाती हो ।'

चै॰ च॰ ख॰ २-----------------

हाय ! उस समयकी विष्णुप्रियाजीकी मनोवेदनाका अनुभव कौन कर सकता है ? उनके दोनों नेत्रोंसे निरन्तर अश्रु प्रवाहित हो रहे थे, उसी वेदनाके आवेदामें रोते-रोते उन्होंने कहा—'प्राणनाथ ! मुझ दुिखयाको सर्वथा निराश्रय बनाकर आप क्या सचमुच चले जायँगे ? क्या इस भाग्य-हीना अवलाको अनाथिनी ही बना जायँगे ? हाय ! मुझे अपने सौभाग्य-सुखका बड़ा भारी गर्व था । ऐसे त्रैलोक्य-सुन्दर जगद्वन्द्य अपने प्राण-प्यारे पतिको पाकर में अपनेको सर्वश्रेष्ठ सौभाग्यशालिनी समझती थी । जिसके रूप-लावण्यको देखकर स्वर्गकी अपसराएँ भी मुझसे ईर्ष्या करती थीं । नवद्वीपकी नारियाँ जिस मेरे सौभाग्य-सुखकी सदा भूरि-भूरि प्रशंसा करती थीं , वे ही कालान्तरमें मुझे भाग्यहीन-सी द्वार-द्वार भटकते देखकर मेरी दशापर दया प्रकट करेंगी । में अनाथिनी अब किसकी शरणमें जाऊँगी ? मेरी जीवन-नौकाका डाँड अब कौन अपने हाथमें लेकर खेवेगा ? अति ही हिस्र्योंका एकमात्र आश्रय-स्थान है, पतिके विना स्त्रियोंकी और दूसरी गति हो ही क्या सकती है ?'

प्रसुने विण्णुप्रियाजीको समझाते हुए कहा—पंदेखोः संसारमें सभी जीव प्रारब्धकमोंके अधीन हैं। जितने दिनतक जिसका जिसके साथ संस्कार होता है, वह उतने ही दिनतक उसके साथ रह सकता है। सबके आश्रय-दाता तो वे ही श्रीहरि हैं। तुम श्रीकृष्णका सदा चिन्तन करती रहोगी तो तुम्हें भेरे जानेका तनिक भी दुःख न होगा।'

रोते रोते विष्णुप्रियाजीने कहा—पदेव ! आपके अतिरिक्त कोई दूसरे श्रीकृष्ण हैं, इसे मैं आजतक जानती ही नहीं, और न आगे जाननेकी ही इच्छा है। मेरे तो ईश्वर, हिर और परमात्मा जो भी कुछ हैं, आप ही हैं। आपके श्रीचरणोंके चिन्तनके अतिरिक्त दूसरा चिन्तनीय पदार्थ मेरी दृष्टिमें है ही नहीं। मैं आपकी चरण-सेवामें ही अपना जीवन बिताना चाहती हूँ और मुझे किसी प्रकारके संसारी सुखकी इच्छा नहीं है ?'

प्रभुने कुछ अधीरता प्रकट करते हुए कहा— 'प्रिये ! मैं सदासे उम्हारा हूँ और सदा उम्हारा रहूँगा । उम्हारा यह निःस्वार्थ प्रेम कभी सुलाया जा सकता है ! कौन ऐसा भाग्यहीन होगा जो उम-जैसी सर्वगुण-सम्पन्ना जीवनकी सहचरीका परित्याग करनेकी मनमें इच्छा भी करेगा। किन्तु विष्णुप्रिये ! मैं सत्य-सत्य कहता हूँ, मेरा मन अब मेरे वशमें नहीं है । जीवोंका दुःख अब मुझसे देखा नहीं जा सकता । मैं संसारी होकर और घरमें रहकर जीवोंका उतना अधिक कल्याण नहीं कर सकता । जीवोंके लिये मुझे शरीरसे तुम्हारा त्याग करना ही होगा। मनसे तो उम्हारा प्रेम कभी भुलाया ही नहीं जा सकता। उम निरन्तर विष्णुचिन्तन करती हुई अपने नामको सार्थक बनाओ और अपने जीवनको सफल करो।'

बहुत ही अधीर स्वरमें विष्णुप्रियाजीने कहा—'मेरे देवता ! यदि जीवोंके कल्याणमें में ही बाधकरूप हूँ तो में आपके श्रीचरणोंका स्पर्श करके कहती हूँ, कि मैं सदा अपने पितृग्रहमें ही रहा करूँगी। जब कभी आप गङ्गास्तानको जाया करेंगे, तो कहींसे छिपकर दर्शन कर लिया करूँगी। माताको तो कम-से-कम आधार रहेगा। खैर, में तो अपने हृदयको वज्र बनाकर इस पहाइ-जैसे दुःखको सहन भी कर लूँ, किन्तु उन वृद्धा माताकी क्या दशा होगी? उनके तो आगे-पीछे कोई नहीं है। उनका जीवन तो एकमात्र आपके ही ऊपर निर्भर है। वे आपके बिना जीवित न रह सकेंगी। निश्चय ही वे आत्मवात करके अपने प्राणोंको गँवा देंगी।

प्रभुने कुछ रुँधे हुए कण्डसे रक-रुककर कहा—'सबके आगे-पीछे वे ही श्रीहरि हैं। उनके सिवाय प्राणियोंका दूसरा आश्रय हो ही नहीं सकता। प्राणिमात्रके आश्रय वे ही हैं। उनके स्मरणसे सभीका कल्याण होगा। प्रिये! मैं विवश हूँ, मुझे नवद्गीपको परित्याग करके अन्यत्र जाना ही होगा। संन्यासके सिवाय मुझे दूसरे किसी काममें सुख नहीं। तुम सदासे मुझे सुखी बनानेकी ही चेष्टा करती रही हो। तुमने मेरी प्रसन्नताके निमित्त अपने सभी मुखोंका परित्याग किया है। जिस बातमें में प्रसक रह सकूँ, तुम सदा ऐसा ही आचरण करती रही हो। अब तुम मुझे दुखी बनाना क्यों चाहती हो? यदि तुम मुझे जबरदस्तो यहाँ रहनेका आग्रह करोगी तो मुझे मुख निमल सकेगा। रही माताकी बात, सो उनसे तो मैं अनुमति लेभी चुका और उन्होंने मुझे संन्यासके निमित्त आज्ञा देभी दी। अब तुमसे ही अनुमति लेनो ओर शेष रही है। मुझे पूर्ण आशा है, तुम भी मेरे इस ग्रुभ काममें वाधा उपस्थित न करके प्रसन्नतापूर्वक अनुमति दे दोगी।

कठोर हृदय करके और अपने दुःखके आवेगको बल्पूर्वक रोक्से हुए विष्णुप्रियाने कहा—ध्यिद माताने आपको संन्यासकी आज्ञा दे दी है, तो में आपके काममें रोड़ा न अठकाऊँगी । आप-की प्रसन्नतामें ही मेरी प्रसन्नता है । आप जिस दशामें भी रह-कर प्रसन्न हों वही मुझे स्वीकार है, किन्तु प्राणेश्वर ! मुझे हृदयसे न मुलाइयेगा । आपके श्रीचरणोंका निरन्तर ध्यान बना रहे ऐसा आशीर्वाद मुझे और देते जाइयेगा । प्रसन्नतापूर्वक तो कैसे कहूँ, किन्तु आपकी प्रसन्नताके सम्मुख मुझे सब कुछ स्वीकार है । आप समर्थ हैं, मेरे स्वामी हैं, स्वतन्त्र हैं और पतितोंके उद्धारक हैं । में तो आपके चरणों-की दासी हूँ । स्वामीके मुखके निमित्त दासी सब कुछ सहन कर सकती है । किन्तु मेरा स्मरण बना रहे, यही प्रार्थना है ।

प्रभुने प्रियाजीको प्रेमपूर्वक आलिङ्गन करते हुए कहा—'धन्य है, तुमने एक वीरपत्नीके समान ही यह बात कही है। इतना साहस तुम-जैसी पितपरायणा सती-साध्वी स्त्रियाँ ही कर सकती हैं। तुम सदा मेरे हृदयमें बनी रहोगी और अभी में जाता थोड़े ही हूँ। जब जाना होगा तब बताऊँगा।' इस प्रकार प्रेमकी बातें करते-करते ही वह सम्पूर्ण रात्रि बीत गयी। प्रातःकाल प्रभु उठकर नित्य-कर्मके लिये चले गये।

# परम सहदय निमाईकी निर्दयता

वज्रादिष कठोराणि मृदूनि कुसुमादिष : लोकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञासुमीश्वरः ॥%

( उत्तररामच० तृतीयाङ्क २ । ७ । २३ )

पता नहीं; भगवान्ने विषमतामें ही महानता छिपा रखी है क्या ? 'महतो महीयान्' भगवान् 'अणोरणीयान्' भी कहे जाते हैं। निराकार होने-

# इन महात्माओं के हृदय वज्रसे भो अधिक कठोर और पुष्पोंसे भी अधिक को त्रळ होते हैं, ऐसे इन असाधारण लोकोत्ता महापुरुषोंके चिरतोंको जाननेमें कौन पुरुष समर्थ हो सकता है।

पर भी प्रभु साकार-से दीखते हैं। अकर्ता होते हुए भी सम्पूर्ण विश्वकी उत्पत्तिः स्थिति और प्रलयके एकमात्र कारण वे ही कहे जाते हैं। अजन्मा होनेपर भी उनके शास्त्रोंमें जन्म कहे और सुने जाते हैं। इस प्रकारकी विषमतामें ही तो कहीं ईश्वरता छिपी हुई नहीं रहती। महापुरुषोंके जीवन-में भी सदा ऐसी ही विषमता देखनेमें आती है। मर्यादापुरुषोत्तम भगवान श्रीरामके सम्पूर्ण चरित्रको पढ़ जाइये, उसमें स्थान-स्थानपर भारी विषमता ही भरी हुई मिलेगी। श्रीमद्रामायण विषमताका भारी भण्डार ही है। अत्यन्त सकमार होनेपर भी राम भयद्भर राक्षसोंका बात-की-बातमें वध कर डालते हैं। तपस्वी होते हुए भी धनुष-बाणको हाथसे नहीं छोड़ते। मैत्री करनेपर भी सुग्रीवको भय दिखाते हैं। सम्पूर्ण जीवन ही उनका विषमतामय है। जो राम अपनी माताओंको प्राणोंसे भी प्यारे थे, जो पिताकी आज्ञाको कभी नहीं टालते थे। जिनका कोमलहृदय किसीको दुखी देख ही नहीं सकता था। वे ही वन बाते समय इतने कठोर हो गये। कि उनपर माताके वाक्य-बाणों-का, उनके अविरत बहते हुए अश्रओंका, पिताकी दानतासे की हुई प्रार्थना-का, बिलखते हुए नगरवासियोंके करुण-क्रन्दनका, तपस्वी और ऋत्विज वृद्ध बाह्मणोंके हंसके समान व्वेत बालींबाली दृहाईका, राजकर्मचारी और भगवान वशिष्ठकी भाँति-भाँतिकी नगरमें रहनेवाली युक्तियोंका तनिक भी असर नहीं पड़ा । वे सभीको रोते-विलखते छोडकर, सभीको शोकसागरमें इबाकर अपने हृदयको वज्रसे भी अधिक कठोर बनाकर वनके लिये चले ही गये। इससे उनकी कठोरताका परिचय मिलता है।

सीतामाताके हरणके समयके उनके कोधको पढ़कर कलेजा काँपने लगाता है, मानो वे अपनी प्राणप्यारी प्रियाके पोछे सम्पूर्ण विश्व-ब्रह्माण्डको बात-की-बातमें अपने अमोध वाणोंसे नष्ट ही कर डालैंगे। स्कटिक-शिलापर बैठकर अपनी प्रियाके लिये उनकी अधीरताको सुनकर पाषाण भी पिघल गये थे। लङ्कापर चढ़ाईके पूर्व, हन्मान्के आनेपर सीताजीके लिये वे कितने व्याकुलने दिखायी पड़ते थे! उनकी छोटी-छोटी वार्तीको स्मरण करके रोते रहते थे। उस समय कीन नहीं समझता था, कि सीताको पाते ही ये एकदम उन्हें गलेसे लगाकर खूब रुदन न करेंगे और उन्हें प्रेमपूर्वक अपने अंकमें न बिठा लेंगे। किन्तु रावणके वधके अनन्तर उनका रंग ही पलट गया। सीताके सामने आनेपर उन्होंने जैसी कठोर, कड़ी और अकथनीय बातें कह डालीं, उन्हें सुनकर कौन उन्हें सहुदय और प्रेमी कह सकता है? यथार्थमें देखा जाय तो यही उनकी महानताका द्योतक है। जिसे हम प्राणीने से भी अधिक प्यार करते हैं यदि उसके परित्याग करनेका समय दैवात् आकर उपस्थित हो जाय, तो बात-की-बातमें हैंसते हुए उसे त्याग देना इसीका नाम तो यथार्थ प्रेम है। जो हदताके साथ 'स्वीकार' करनेकी सामर्थ्य रखता है उसमें त्यागकी भी उतनी ही अधिक शक्ति होनी चाहिये।

भक्तोंके साथ महाप्रभुका ऐसा अपूर्व प्रेम देखकर कोई स्वप्नमें भी इस वातका अनुमान नहीं कर सकता था, कि ये एक दिन इन सबको त्यागकर भी चले जायँगे। वे भक्तोंसे हृदय खोलकर मिलते। भक्तोंके प्राणोंके साथ अपने प्राणोंको मिला देते। उनके आलिङ्गनमें, नृत्यमें, नगर-प्रमणमें, ऐश्वर्यमें, भक्तोंके साथ भोजनमें, सर्वत्र ओतप्रोतभावसे प्रेम-ही-प्रेम भरा रहता। विष्णुप्रियाजी समझती थीं पतिदेव मुझसे ही अत्यिक स्नेह करते हैं, वे मेरे प्रेमपाशमें हृदतासे बँधे हुए हैं। माता समझती थीं निमाई मुझे छोड़कर कहीं जा ही नहीं सकता। उसे मेरे विना एक दिन मी तो कहीं रहना अच्छा ही नहीं लगता। दूसरेके हाथसे भोजन करनेमें उसका पेट ही नहीं भरता! जबतक मेरे हाथसे कुछ नहीं खा लेता तबतक उसकी तृति ही नहीं होती। इस प्रकार सभी प्रभुको अपने प्रेमकी रज्जुमें हृदताके साथ बँधा हुआ समझते थे। किन्तु वे महापुरुष थे। उनके लिये

यह सब लीला थी। उनका कौन प्रिय और कौन अप्रिय १ वे तो चराचर विश्वमें अपने प्यारे प्रेमका ही दर्शन करते थे। प्रेम ही उनका आराष्यदेव था। प्राणियोंकी सकल-स्रति उनका अनुराग नहीं था। वे तो प्रेमके पुजारी थे। पुजारी क्या थे, प्रेमस्वरूप ही थे। उन्होंने एकदम संन्यास लेनेका निश्चय कर लिया। सभीको अपनी-अपनी भूलका अनुभव होने लगा। आजतक जिसे हम केवल अपना ही समझते थे, वह तो प्राणिमाजका प्रिय निकला। उसपर हमारे ही समान सभी प्राणियोंका समानभावने अधिकार है, सभी उसके द्वारा प्रेमपीयृष पाकर प्रसन्न हो सकते हैं।

महाप्रभुके संन्यास लेनेका समाचार सम्पूर्ण नवद्वीप नगरमें फैल गया। बहुत-से लोग प्रभुके दर्शनोंके लिये आने लगे। महाप्रभु अब भक्तोंके महिन संकीर्तनमें सम्मिलित नहीं होते थे। भक्तगण स्वयं ही मिलकर संकीर्तन करते और प्रातः-सायं प्रभुके दर्शनोंके लिये उनके घरपर आया करंत थे।

जिस दिन महामिहम श्रीस्वामी केशव भारती प्रभुके घर आये थे उसी दिन प्रभुने संन्यास लेनेकी तिथि निश्चित कर ली थी। उस समय सूर्य दक्षिणायन थे। दक्षिणायन-सूर्यमें शुभ संस्कार और इस प्रकारके वैदिक कृत्य और अनुष्ठान नहीं किये जाते इसलिये प्रभु उत्तरायण-सूर्य होनेकी प्रतीक्षा करने लगे। समय बीतते कुछ देर नहीं लगती। धीरे धीरे भक्तोंको तथा प्रभुके सम्बन्धियोंको शोक-सागरमें डुवा देनेवाला वह समय सिन्नकट आ पहुँचा। प्रभुने नित्यानन्दजीको ग्रह-परित्याग करनेवाली तिथिकी सूचना दे दी और उनसे आग्रहपूर्वक कह दिया—हमारी माता, हमारे मौसा चन्द्रशेलर आचार्य, गदाधर, मुकुन्द और ब्रह्मानन्द—इन पाँचोंको छोड़कर आप और किसीको भी इस बातको न बतावें। 'नित्यानन्दजी तो

इनके खरूप ही थे। उन्होंने इनकी आज्ञा शिरोधार्य की और दुखी होकर उस भाग्यहीन दिनकी प्रतीक्षा करने लगे।

महाप्रभुके लिये आजका ही दिन नवद्वीपमें अन्तिम दिन है। कल अब गौरहिर न तो निमाई पण्डित रहेंगे और नशचीपुत्र। वे अकेली विष्णुप्रियाके पति न रहकर प्राणिमात्रके प्रिय हो जायँगे। कल वे भक्तोंके ही वन्दनीय न होकर जगद्वन्दनीय बन जायँगे। किसीको क्या पता थाः कि अब नवद्वीप नदियानागरंसे शून्य बन जायगा!

प्रातःकाल हुआ, प्रभु नित्यकर्मसे निवृत्त होकर भक्तींके साथ श्रीवास पण्डितके घर चले गये। वहाँ सभी भक्त आकर एकत्रित हुए। सभीने प्रभके साथ मिलकर संकीर्तन किया। फिर भक्तोंको साथ लेकर प्रभ गङ्गा-किनारे चले गये और वहाँ बहुत देरतक श्रीकृष्ण-कथाका रसास्वादन करते रहे । अनन्तर सभी भक्तोंके समृहके सहित अपने घरपर आये । न जाने उस दिन सभीके हृदयोंमें कैसी एक अपूर्व-सी प्रेरणा हुई कि उस रात्रिमें प्रभक्ते प्रायः सभी अन्तरङ्ग भक्त आकर एकत्रित हो गये । खोल बेचनेवाले श्रीधर कहींसे थोड़ा चिउरा लेकर आये और वड़े ही प्रेमसे आकर प्रभुके चरणोंमें उसे भेंट किया। अपने अकिञ्चन भक्तका अन्तिम समयमें ऐसा अपूर्व उपहार पाकर प्रभु परम प्रसन्न हुए और हँमते हुए कहने लगे-·श्रीधर ! ये ऐसे सुन्दर चिउरा तुम कहाँसे ले आये !' इतना कहकर प्रभुने उन्हें माताको दिया। उसी समय एक भक्त बहुत-सा दूध ले आया। प्रभु दधको देखते ही खिलखिला हर हॅम पड़े और प्रसन्नता प्रकट करते हुए कहने लगे-- 'श्रीधर ! तुम बड़े शुभ मुहूर्तमें निउरा लेकर चले थे, लो दध भी आ गया।' यह कहकर प्रभने माताको चिउराकी खीर बनानेको कहा । माताने जल्दीसे भोजन बनायाः प्रभुने भक्तींके सहित महाभागवत श्रीधरके लाये हुए चिउरेकी खीर खायी। वही उनका नवद्वीपमें शचीमाता- के हाथका अन्तिम भोजन था । भोजनके अनन्तर सभी भक्त अपने-अपने घरोंको चले गये । महाप्रभुजी भी अपने शयन-ग्रहमें जाकर लेट गये ।

वियोगजन्य दुःखकी आशंकासे भयभीता हिरणीकी भाँति डरते-डरते विष्णुप्रियाने प्रभुके शयन-ग्रहमें प्रवेश किया । उनकी आँखोंमेंसे निरन्तर अश्रु वह रहे थे।

प्रभुने हँसते हुए कहा—'प्रिये ! मैं तुम्हारे हँसते हुए मुख-कमलको एक बार देखना चाहता हूँ । तुम एक बार प्रसन्न होकर मेरी ओर देखो।'

विष्णुप्रियाजी चुप ही रहीं, उन्होंने प्रभुकी बातका कुछ भी उत्तर नहीं दिया। तब प्रभु आग्रहके स्वरमें कहने लगे—'विष्णुप्रिये! तुम बोलती क्यों नहीं, क्या सोच रही हो ?'

आँस् पोंछते हुए विष्णुप्रियाने कहा—'प्रभो ! न जाने क्यों आज मेरा दिल धड़क रहा है। मेरा हृदय आप-से-आप ही फटा-सा जाता है ? पता नहीं क्या बात है ?'

प्रभुने वातको टालते हुए बहा—'तुम सदा सोच करती रहती हो। उसीका यह परिणाम है। अच्छा, तुम हँस दो, देखो, अभी तुम्हारा सभी शोक-मोह दूर होता है या नहीं ?'

विष्णुप्रियाजीने प्रेमपूर्ण कुछ रोषके स्वरमें कहा—'रहने भी दो ! तुम तो ऐसे ही मुझे बनाया करते हो। ऐसे समयमें तो तुम्हें ही हँसी आ मकती है। मेरा तो हृदय घदन कर रहा है। फिर कैसे हँसूँ ? हँसी तो भीतरकी प्रसन्नतासे आती है।'

विण्णुप्रियाजीको पता चल गया, कि अवस्य ही पतिदेव आज ही मुझे अनाथिनी बनाकर ग्रह-त्याग करेंगे, किन्तु उन्होंने प्रभुके सम्मुख इस बातको प्रकट नहीं किया। वे रात्रिभर प्रभुके चरणोंको दवाती रहीं। प्रभुने भी आज उन्हें बड़े ही प्रेमके साथ अनेकों बार गादालिङ्गन कर-करके परम सुखी बना दिया। किन्तु विष्णुप्रियाको पितके आजके हन आलिङ्गनों- में विशेष सुखका अनुभव नहीं हुआ। जिस प्रकार शूलीपर चढ़नेवालेको उस समय भाँति-भाँतिकी स्वादिष्ठ मिठाइयाँ रुचिकर प्रतीत नहीं होतीं, उसी प्रकार विष्णुप्रियाको वह पितका इतना अधिक स्नेह और अधिक पीड़ा पहुँचाने लगा।

माताको तो पहलेसे ही पता था कि निमाई आज घर छोड़कर चला जायगा, वे दरवाजेकी चौखटपर पड़ी हुई रात्रिभर आह भरती रहीं। विष्णुप्रिया भी प्रभुके पैरोंको पकड़े रात्रिभर ज्यों-की-त्यों वैठी रहीं।

माघका महीना था, गुक्लपक्षका चन्द्रमा अस्त हो चुका था। दो घड़ी रजनी शेष थी। सम्पूर्ण नगरके नर-नारी मुखकी निद्रामें सोये हुए थे, किन्तु महाप्रमुको नींद कहाँ, वे तो संन्यासकी उमंगमें भूख-प्यास, मुख-निद्रा आदिको एकदम मुख्ये हुए थे। विष्णुप्रिया उनके पैरीको एकड़े वैठी हुई थीं। प्रभु उनसे छूटकर भाग निकलनेका मुअवसर हुँद रहे थे। भावी बड़ी प्रवल है, जो होनहार होता है, वैसे ही उसके लिये साधन भी जुट जाते हैं, रात्रिभरकी जागी हुई विष्णुप्रियाको नींद आ गयी। वह प्रभुकी शय्या-पर ही उनके चरणोंमें पड़कर सो गयी। रात्रिभरकी जागी हुई थी इसलिये पड़ते ही गाढ़ निद्राने आकर उनके ऊपर अपना अधिकार जमा लिया।

प्रभुने इसे ही बड़ा अच्छा सुअवसर समझा । बहुत ही धीरेसे प्रभुने अपने चरणोंको विष्णुप्रियाजीकी गोदमेंसे उठाया । पैरके उठाते ही विष्णुप्रियाजी कुछ हिलीं । उसी समय प्रभुने दूसरे पैरको ज्यों-का-स्वों ही उनके छातीपर रखा रहने दिया । थोड़ी देरमें फिर धीरे-धीरे दूसरे भी पैरको उठाया । अबके विष्णुप्रियाजीको कुछ भी पता नहीं चला । प्रभु बहुत ही धीरेसे शय्यापरसे नीचे उतरे । पासमें खूँटीपर टॅंगे हुए अपने वस्त्र पहिने और एक बार फिर अपनी प्राणप्यारीकी ओर दृष्टिपात किया। सामने एक क्षीण ज्योतिका दीपक टिमटिमा रहा था। मानो वह भी प्रमुके वियोगजन्य दुःखके कारण दुखी होकर रो रहा है। दीपका मन्द-मन्द प्रकाश विष्णुप्रियाजीके मुखपर पड़ रहा था, इससे उनके मुखकी कान्ति और भी अधिक शोभायमान हो रही थी। प्रमु इस प्रकार गाढ़ निद्रामें पड़ी हुई अपनी प्राणप्यारीके चन्द्रमाके समान खिले हुए मुखको देखकर एक बार कुछ क्षिक्सके।

वे सोचने लगे---'मैं इस अबोध बालिकाके ऊपर यह कैसा अनर्थ कर रहा हूँ। इसे बिना सूचित किये हुए, इसकी बेहोशीमें मैं इसे सदाके लिये त्याग रहा हूँ। यह मेरा काम बड़ा ही कठोर और निन्दनीय है। फिर अपनेको सावधान करके वे सोचने छगे -- 'जीवोंके कल्याणके निमित्त ऐसी कठोरता मुझे करनी ही पड़ेगी। जब एक ओरसे कठोर न बनूँगा तो संसार-का कल्याण कैसे होगा ? मायामें बँधे हुए जीवोंको त्याग-वैराग्यका पाठ कैसे पढ़ा सकुँगा ? लोग मेरे इसी कार्यसे तो त्याग-वैराग्यकी शिक्षा प्राप्त कर सर्केंगे।' इतना सोचकर वे मन-ही-मन विष्णुप्रियाजीको आशीर्वाद देते हुए शयन-घरसे बाहर हुए । दरवाजेपर शचीमाता बेहोश-सी पड़ी रुदन कर रही थीं। उनकी आँखोंमें भला नींद कहाँ ? वे तो पुत्र-विछोहरूपी शोक-सागरमें द्वविकयाँ लगा रही थीं। कभी ऊपर उछल आर्ती और कभी फिर जलमें डुबिकयाँ लगाने लगतीं। प्रभुने बेहोश पड़ी हुई दुःखिनी माताके चरणोंमें मन-ही-मन प्रणाम किया । धीरेसे उनकी चरण धृलि उठाकर मस्तकपर चढायी, फिर उनकी प्रदक्षिणा की और मन ही-मन प्रार्थना की-·हे माता ! तुमने मेरे लिये बड़े-बड़े कष्ट उठाये । मुझे खिला-पिलाकर, पढा-लिखाकर इतना बड़ा किया। फिर भी मैं तेरी कुछ भी सेवा नहीं कर सका । माता ! मैं तुम्हारा जन्म-जन्मान्तरोंतक ऋणी रहुँगा, तुम्हारे ऋणसे कभी भी मुक्त न हो सकूँगा।' इतना कहकर वे जल्दीसे दरवाजेके बाहर हुए और दौड़कर गङ्गा-किनारे पहुँचे।

वे ही जाड़ेके दिन थे, जिन दिनों प्रभुक्ते अग्रज विश्वरूप घर छोड़ कर गये थे। वही समय था और वही घाट। उस समय नाम कहाँ मिलती। विश्वरूपजीने भी हार्योसे तैरकर ही गङ्गाजीको पार किया था। प्रभुने भी अपने बड़े भाईके ही पथका अनुसरण करना निश्चय किया।

उन्होंने घाटपर खड़े होकर पीछे फिरकर एक बार नबद्वीप नगरीके अन्तिम दर्शन किये। वे हाथ जोड़कर गद्भद-कण्ठसे कहने लगे—'हें ताराओंसे भरी हुई रात्रि! त् मेरे ग्रह-त्यागकी साक्षी है। ओ दर्शो दिशाओ! तुम मुझे घरसे वाहर होता हुआ देख रही हो। हे धर्म! तुम मेरी सभी चेष्ठाओंको समझनेवाले हो। मैं जीवोंके कल्याणके निमित्त घर-वार छोड़ रहा हूँ। हे विश्वन्नह्माण्डके पालनकर्ता! मैं अपनी वृद्धा माता और युवती पत्नीको तुम्हारे ही सहारेपर छोड़ रहा हूँ। तुम्हारा नाम विश्वम्भर है। तुम सभी प्राणियोंका पालन करते हो और करते रहोगे। इसल्ये मैं निश्चिन्त होकर जा रहा हूँ। यह कहकर प्रमुने एक बार नबद्वीप नगरीको और फिर भगवती भागीरथीको प्रणाम किया और जल्दीसे गङ्गाजीके शीतल जलके वहते हुए प्रवाहमें कूद पड़े और तैरकर उस पार हुए। उसी प्रकार वे गीले वस्त्रोंसे ही कटवा (कण्टक नगर) केशव भारतीके गङ्गा-तटवाले आश्रमपर पहुँच गये।

जिन निर्दय घाटने विश्वरूप और विश्वम्भर दोनों भाइयोंको पार करके सदाके लिये नवद्वीपके नर-नारियोंसे पृथक् कर दिया, वह आजतक भी नवद्वीपमें 'निर्दय घाट' के नामसे प्रसिद्ध होकर अपनी लोक-प्रसिद्ध निर्दयताका परिचय दे रहा है।

### हाहाकार

हा नाथ रमण प्रेष्ठ कासि कासि महाभुज। दास्यास्ते कृपणाया मे सखे दर्शय सन्निधिम्॥॥ (श्रीमद्भा०१०।३०।३९)

निद्रामें पड़ी हुई विष्णुप्रियाजीने करवट बदलीं। सहसा वे चौंक पड़ीं और जल्दींसे उठकर बैठ गयीं । मानो उनके ऊपर चौड़े मैदानमें बिजली गिर पड़ी हो। अथवा सोते समय किसीने उनका सर्वस्व हरण कर लिया हो। वे भूली-सी, पगली-सी, बेसुधि-सी आँखोंको मलती हुई चारों ओर देखने लगीं । उन्हें जागते हुए भी स्वप्नका-सा अनुभव होने लगा । वे अपने हाथोंसे प्रभुकी शय्याको टटोलने लगीं; किन्तु अब वहाँ था ही क्या ! शुक तो पिंजड़ा परित्याग करके वनवासी वन गया । अपने प्राणनाथको पलंगपर न पाकर विष्णुवियाजीने जोरोंके साथ चीत्कार मारी और 'हा नाथ ! हा प्राणप्यारे ! मुझ दुःखिनीको इस प्रकार घोखा चले गये।' यह कहते-कहते जोरोंसे नीचे गिर पडीं और ऊपरसे गिरते ही बेसिध हो गर्यो । उनके ऋन्दनकी ध्वनि शचीमाताके कानोंमें पड़ी । उनकी उस करण क्रन्दनसे बेहोशी दूर हुई । वहीं पड़े-पड़े उन्होंने कहा-'बेटी ! बेटी ! क्या मैं सचमुच छुट गयी ? क्या मेरा इकलौता बेटा मुझे धीखा देकर चला गया ? क्या वह मेरी आँखोंका तारा निकलकर मुक्क विधवाको इस ब्रद्धावस्थामें अन्धी बना गया ? मेरी आँखोंके दो तारे थे । एकके निकल जानेपर सोचती थी, एक आँखरे ही काम चला लूँगी।

 \* भगवान्के रासमें सहसा अन्तर्थान हो जानेपर वियोग-दु:खसे व्याकुछ दुई गांपिकाएँ रुदन कर रही हैं—

हानाथ ! हा रमण करनेवाले ! ओ हमारे प्राणोंसे भी प्यारे ! ओ महापराक्रमी ! प्यारे ! तुम कहां हो ? कहां हो ? तुम्हारे वियोगसे हम अत्यन्त ही दीन है । हम आपकी दासी हैं, हमें अपने दर्शन दो !

आज तो दूसरा भी निकल गया। अब मुझ अन्धीको संसार सूना-ही-सूना दिखायी पड़ेगा। अब मझ अन्धीकी लाठी कौन पकड़ेगा ? बेटी ! विष्णुप्रिया ! बोलती क्यों नहीं ? क्या निमाई सचमुच चला गया ?' विष्णुप्रिया बेहोरा थीं, उनके मुखमेंसे आवाज ही नहीं निकलती थी। वे सासकी बार्तीको न सनती हुई जोरोंसे रुदन करने लगीं! द:खिनी माता उठी और लड़खड़ाती हुई प्रभुके शयन-भवनमें पहुँची। वहाँ उसने प्रभुके पलंगको सूना देखा। विष्णुप्रिया नीचे पड़ी हुई रुदन कर रही थीं। माताकी अधीरताका ठिकाना नहीं रहा। वे जोरोंसे रूदन करने लगीं---'बेटा निमाई! तू कहाँ चला गया ? अरे, अपनी इस बढी माताको इस तरह घोखा मत दे। बेटा ! त कहाँ छिप गया है ! मझे अपनी सरत तो दिखा जा । बेटा ! तू रोज प्रातःकाल मुझे उठकर प्रणाम किया करता था। आज मैं कितनी देरसे खड़ी हूँ, उठकर प्रणाम क्यों नहीं करता ?' इतना कहकर माता दीपकको उठाकर घरके चारों ओर देखने लगी। मानो मेरा निमाई यहीं कहीं छिपा बैठा होगा। माता पलंगके नीचे देख रही थी । विछौनाको बार-बार टटोलती, मानो निमाई इसीमें छिप गया। वृद्धा माताके दुःखके कारण काँपते हुए हाथोंसे दीपक नीचे गिर पड़ा और वे भी विष्णुप्रियाके पास ही बेहोश होकर गिर पड़ीं और फिर उठकर चलनेको तैयार हुई और कहती जाती थीं—'मैं तो वहीं जाऊँगी जहाँ मेरा निमाई होगा। मैं तो अपने निमाईको हूँढ़ँगी, वह यदि मिल गया तो उसके साथ रहूँगी, नहीं तो गङ्गाजीमें कूदकर प्राणदे दूँगी। यह कहकर वे दरवाजेकी ओर जाने लगीं। विष्णुप्रियाजी भी अब होशमें आ गर्यी और वे भी माताके वस्त्रको पकड़कर जिस प्रकार गौके पीछे उसकी बछिया चलती है, उसी प्रकार चलने लगीं। वृद्धा माता द्वारपर भी नहीं पहुँचने पायी, कि बीचमें ही मुर्छित होकर गिर पड़ी।

इतनेमें ही कुछ भक्त उपारनान करके प्रभुके दर्शनोंके लिये आ गये। द्वारपर माताको बेहोश पड़े देखकर भक्त समझ गये कि महाप्रभु आज जरूर चले गये। इतनेमें ही नित्यानन्द, गदाधर, मुकुन्द, चन्द्रशेखर आचार्य तथा श्रीवास आदि सभी भक्त वहाँ आ गये। माताको और विष्णुप्रियाको इस प्रकार विलाप करते देखकर भक्त उन्हें भाँति-भाँतिसे समझा-समझाकर आश्वासन देने लगे।

श्रीवासने मातासे कहा--- माता ! तुम सोच मत करो । तुम्हारा निमाई तुमसे जरूर मिलेगा । तुम्हारा पुत्र इतना कठोर नहीं है ।'

माता संशाश्न्य सी पड़ी हुई थी। नित्यानन्दजीने माताको अपने हाथोंसे उठाया। उनके सम्पूर्ण शरीरमें लगी हुई धूलिको अपने वस्नसे पेंछा और उसे धैर्य दिलाते हुए वे कहने लगे—'माता! तुम इतना शोक मत करो। हमारा हृदय फटा जाता है। हम तुम्हारे दूसरे पुत्र हैं। हम तुमसे शपथपूर्वक कहते हैं। तुम्हारा निमाई जहाँ भी कहीं होगा, वहींसे लाकर हम उसे तुमसे मिला देंगे। हम अभी जाते हैं।' नित्यानन्दजीकी बात सुनकर माताने कुछ धैर्य धारण किया। उन्होंने रोते-रोते कहा— 'वेटा! मैं निमाईक विना जोवित न रह सकूँगी। तू कहींसे भी उसे हॅदकर ले आ। नहीं तो मैं विष खाकर या गङ्गाजीमें कूदकर अपने प्राणोंको परित्याग कर दूँगी।'

नित्यानन्दजीने कहा— 'माँ! इस प्रकारके तुम्हारे रुदनको देखकर हमारी छाती फटती है। तुम धेर्य धरो। हम अभी जाते हैं। यह कहकर नित्यानन्दजीने श्रीवास पण्डितको तो मातातथा विष्णुप्रियाजीकी देख-रेखके लिये वहीं छोड़ा। वे जानते थे कि प्रभु कटवा (कण्टक नगर) में खामी केशव भारतीसे संन्यास लेनेकी बात कह रहे थे, अतः नित्यानन्दजी अपने माथ वक्षेश्वर, गदाधर, मुकुन्द और चन्द्रशेखर आचार्यको लेकर गङ्गा-पार करके कटवाकी ही ओर चल पड़े।\*

आगेकी पुण्य छीलाओंके किये तीसरा खण्ड वैक्ट्रेड प्रार्थना है।

लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

# ससूरी MUSSOORIE

यह पुस्तक निम्नाँकित तारीख तक वापिस करनी है । This book is to be returned on the date last stamped

| This book is to be returned on the date last stamped |                                               |                |                                             |  |  |  |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|--|--|--|
| दिनांक<br>Date                                       | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारक्तीं<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      | ĺ                                             |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      | ·                                             | <u> </u>       |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |
|                                                      |                                               |                |                                             |  |  |  |

# H 214.512LIBRARY R-12747 Rational Academy of Administration 1111-2 MUSSOORIE

## Accession No. 121138

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving